
W
ie

 d
ie

 „
St

at
ue

“ 
en

ts
ta

nd
en

 is
t



W
ie

 d
ie

 „
St

at
ue

“ 
en

ts
ta

nd
en

 is
t





Projektleitung:
Mio OKIDO
projectxcor@gmail.com

Korrektur:
Ingeborg KLUGE

Unterstützung:
Korea-Verband

Copyright für die Bilder:
Mio OKIDO

Copyright für die Texte:
die Autorinnen

Copyright für die Interviewtexte:
die Interviewten

Die Interviews fanden im Sommer 
2023 statt.

Das Projekt wurde von der Senats-
verwaltung für Kultur und Gesell-
schaftlichen Zusammenhalt des 
Landes Berlin gefördert.

Wie das „Projekt“ entstanden ist 
Mio OKIDO
Eine Statue — viele Bedeutungen
Regina MÜHLHÄUSER

Interview

Mihera ABDEL KAFI
Nûjiyan GÜNAY
Nataly Jung-hwa HAN
Nammyoung HONG
Jin-hyang KIM-MOECK
Dorothea MLADENOVA
Steffi RICHTER
Young-sook RIPPEL-CHOI
Julia-Carla SCHMIDT
Michi

18
23
26
32
36
40
49
55
60
66

8

12



8 9

Als die Friedensstatue namens „Ari“ 2019 in Berlin aufgestellt wur-
de, war ich nicht in der Lage, etwas zu unternehmen. Aufgrund der 
Schwere des Themas und der Komplexität der Debatte wusste ich, dass 
ich unüberlegt und ohne ausreichendes Wissen nicht handeln sollte. 
Ich wollte zuerst mehr über das Thema erfahren. Dann habe ich eine 
Gruppe japanischer Frauen kennengelernt, die seit vielen Jahren in 
Berlin leben. Sie arbeiten schon seit den 1990er Jahren gemeinsam mit 
koreanischen Frauen in Berlin zu diesem Thema. Eine aus der Gruppe, 
die sich besonders gut auskennt, ist Michi. Sie ist eine Art  Bürgerhisto-
rikerin und lebt seit fast 50 Jahren in Berlin. Im Rahmen der Aktivitäten 
der Gruppe gab sie uns eine kleine Führung durch den Bezirk Ber-
lin-Moabit und hat uns erklärt, wie die Friedensstatue mit der lokalen 
Geschichte zusammenhängt, z.B. was während der NS-Zeit passiert ist. 
In diesem Moment wurde mir die Bedeutung der Statue klar, warum sie 
dort steht.

Die Friedensstatue in Berlin wird oft kritisiert, weil sie an einem Ort 
errichtet wurde, der aus dem ursprünglichen Zusammenhang ge-
rissen und völlig irrelevant erscheint. Aber wenn sie schon dort ist, 
muss es Gründe dafür geben, die vielen Menschen vielleicht nur nicht 
wissen. Deshalb habe ich mich für die Durchführung dieses Projektes 
entschlossen, um herauszufinden, wie die Statue „entstanden“ ist und 
warum sie trotz wiederholten Drucks weiterhin dort steht, indem ich 
die Menschen interviewe, die sie unterstützen. 

I. Kollektives Gedächtnis Japans

Das Thema „Trostfrauen“ und die Täterschaft des Militärs des japa-

nischen Kaiserreichs (1868—1945) im asiatisch-pazifischen Raum ist 
selbst im heutigen Japan nicht Teil des kollektiven Gedächtnisses der 
breiten Öffentlichkeit. Es gibt einige kleine Gruppen und Einzelperso-
nen, die sich damit beschäftigen, aber es sind nur sehr wenige. Mein 
persönlicher Eindruck ist, dass das kollektive Gedächtnis Japans durch 
Japaner*innen repräsentiert wird, z.B. Bürger*innen, die während 
des Krieges viele Schwierigkeiten hatten, und Soldaten, die auf dem 
Schlachtfeld gegen die weißen, männlichen US-Amerikaner gekämpft 
haben oder gefallen sind, wie Kamikaze-Piloten. Mit Ausnahme der 
heutigen Präfektur Okinawa und einiger Inselgebiete lagen die meisten 
japanischen Schlachtfelder außerhalb Japans, so dass in den meisten 
Teilen des Landes kaum direkte Kampfhandlungen stattfanden. Zwar 
gab es zahlreiche Luftangriffe, vor allem durch die US-Luftwaffe, aber 
diese waren einseitig und stellten keine Kampfhandlungen dar. Außer-
dem akzeptierte Japan seine Niederlage durch die Atombombenab-
würfe, noch bevor die meisten Bürger*innen die Landung des Feindes 
gesehen hatten. Viele der japanischen Soldaten, die nach dem Krieg in 
ihre Heimat zurückkehrten, blieben in ihrem wiedergewonnenen Alltag 
stumm. Ich denke, dass diese Faktoren dazu geführt haben, dass die 
Erinnerung an die Täterschaft in Japan nicht aktiv wachgehalten wird. 

II. Bedeutung des Systems der „Trostfrauen“

Bei der Kriegsende im August 1945 dienten 18,6 % der japanischen 
Gesamtbevölkerung und 60,9 % der japanischen Männer im Alter zwi-
schen 20 und 40 Jahren beim Militär.1 Es liegen keine Zahlen darüber 
vor, wie viele dieser Männer tatsächlich in die Schlacht zogen und 
Gräueltaten begingen. Aber da es ein „totaler Krieg“ war, kann man 

sich leicht vorstellen, dass diese Zahl nicht wenig war. Mich interessiert, 
wie sie als Zivilisten in der japanischen Gesellschaft gelebt hatten, 
bevor sie eingezogen wurden. Selbst wenn sie in ihrem Alltag bereits 
diskriminierende Einstellungen gegenüber anderen Asiaten gezeigt 
hätten, ist es unwahrscheinlich, dass sie bereits so gewalttätig gewe-
sen waren wie auf dem Schlachtfeld. Hätte die japanische Gesellschaft 
so viele Störfaktoren gehabt, hätte sie gar nicht überleben können. 
Deshalb gehe ich davon aus, dass sie ganz normale Bürger in der Ge-
sellschaft waren, in der die Diskriminierung aber als akzeptabel galt. 
Wahrscheinlich haben die außergewöhnlichen Umstände des Krieges 
und ihre Rolle als Soldaten sie verändert. Die schlechten Bedingungen, 
die Gewalt der Vorgesetzten, die feindlichen Angriffe, die Todesangst 
usw. müssen sie sehr belastet haben, und das organisierte System der 
„Trostfrauen“ soll geschaffen worden sein, um die Soldaten zu „trös-
ten“. Diese Frauen stammten aus ärmlichen Verhältnissen in Japan, 
den japanischen Kolonien und den von Japan besetzten Gebieten und 
wurden meist nicht freiwillig rekrutiert. Die „Trost“-Stationen befanden 
sich überall auf dem Territorium des japanischen Kaiserreichs und Mili-
tärs.2 Für ein privates Unternehmen allein war es unter dem damaligen 
politischen System und den gesellschaftlichen Bedingungen unmög-
lich, die Frauen in dem so großen Gebiet, einschließlich der Kampfzo-
nen, einzusetzen, was stark auf eine organisatorische Beteiligung des 
Militärs hindeutet. Damals können die „Trostfrauen“ als lebenswichtiger 
Nachschub für die Soldaten angesehen worden sein. 

III. Meine Verantwortung als „Japanerin“

Das Konzept der Nation entstand in Japan erst Ende des 19. Jahrhun-

Wie das „Projekt“ entstanden ist
Mio OKIDO



10 11

1 Nakamura, Takafusa, 2017, Nihon no keizaitōsei: senji-sengo no kyōkun to hansei [Wirt-
schaftskontrollen in Japan: Erfahrungen und Lehren aus der Kriegs- und Nachkriegszeit]. 
Tokio: Chikumashobō, S. 155
2 Women’s Active Museum on War and Peace, o. D., Nihongun Ianjo Map [Karte der 
„Trost“-Stationen des Japanischen Militärs]. https://wam-peace.org/ianjo/map/

derts mit der Gründung des modernen Staates, des japanischen Kai-
serreichs.1889 wurde seine Verfassung verabschiedet, die das Konzept 
der Japaner als Mitglieder des modernen Staates mit dem Kaiser als 
Souverän festschrieb. Gleichzeitig war das Kaiserreich 
 auch ein Staat, der Imperialismus und Kolonialismus förderte, so dass 
sich der Status der Japaner aus seinen diskriminierenden Strukturen 
ergab.

Ich bin mehr als 40 Jahre nach der Kriegsende auf die Welt gekom-
men. Ich selbst habe mich an den Untaten des japanischen Kaiserreichs 
weder beteiligt noch sie unterstützt. Aber die Grundlagen des politi-
schen, wirtschaftlichen, industriellen und bildungspolitischen Systems 
der heutigen japanischen Gesellschaft wurden in der Moderne gelegt 
und sind nicht unabhängig von den Gewinnen aus der Kolonialherr-
schaft und den mehreren Kriegen, die das Kaiserreich geführt hat. Die 
Nachkriegsgesellschaft, in der ich aufgewachsen bin und lebe, ist das 
Ergebnis der Vorkriegs- und Kriegsgesellschaft. Deshalb habe ich die 
Verantwortung, kritisch mit der Geschichte umzugehen.

Außerdem war mein Großvater ein Soldat des japanischen Kaiserreichs. 
Aus seinen bruchstückhaften Aussagen und Dokumenten geht hervor, 
dass er damals in einer kampffreien Zone in Nordostchina stationiert 
war. Ich weiß aber nicht, was für ein Soldat er war. Ich habe nur von 
meiner Mutter, seiner Tochter, gehört, dass er nach dem Krieg freund-
lich zu Chinesen war. Aber was ist mit den Frauen aus den Kolonien, 
die nach China gebracht wurden? Hat er die „Trost“-Stationen benutzt? 
Wenn nicht, aus welchen Gründen? War es Diskriminierung und Abnei-
gung gegenüber den „Trostfrauen“? Oder lag es einfach daran, dass er 
sich nicht in einer Situation befand, in der er sie einsetzen konnte?

IV. Japans Umgang mit der Geschichte und seiner Zukunft

Seit dem Platzen der Bubble Economy im Jahr 1991 scheint Japan 
nicht in der Lage zu sein, ein neues Modell für das Management des 
Landes darzustellen. Es muss für Japaner frustrierend sein, die Entwick-
lung der chinesischen und südkoreanischen Wirtschaft zu beobachten. 
In den letzten Jahren finde ich in Japan eine Neubewertung der Mo-
derne als goldenes Zeitalter und eine Tendenz zu einer konservativeren 
und rechtsgerichteten Gesellschaft. Aber die einfache Neubewertung 
der Vergangenheit, weil die Zukunft ungewiss und die aktuelle Situ-
ation schwierig ist, würde jedoch im Gegenteil zum Niedergang des 
Landes führen. Für Japan ist die Moderne eine komplexe Geschichte 
mit Licht und Schatten, und das Kaiserreich war ein gescheiterter Staat.

In der japanischen Gesellschaft wird die Beschäftigung mit dem Thema 
„Trostfrauen“ oft als Angriff auf die japanische Geschichte und damit 
auf das Land selbst gesehen. Kann das zeigen, dass die Japaner im 
Geist der Moderne verharren, dem man eigentlich kritisch gegenüber-
stehen sollte? Wenn Japan zukunftsorientiert sein will, ist es notwendig, 
die Begriffe „Staat und Volk“ einmal von der Moderne zu lösen, die 
Geschichte kritisch zu hinterfragen und beides klar neu zu definieren.

Realistisch betrachtet ist dies jedoch sehr schwierig. Japan selbst will 
das nicht. Die Sicherheit in Ostasien gewinnt in dem Maße an Bedeu-
tung, indem die politische Rivalität zwischen dem Westen und Russland 
bzw. China zunimmt. Dafür ist die Kooperation zwischen konservativen 
Politiker*innen in Japan, Südkorea und den USA wichtig. Eine innovative 
Reform der japanischen Gesellschaft ist dabei nicht erwünscht. Die Welt 
bewegt sich in Richtung Bewahrung bestehender Interessenstrukturen.

V. Internationalisierung des Themas

Inzwischen hat sich das Thema zunehmend internationalisiert. Seit 
der Befreiung von der japanischen Kolonialherrschaft 1945 wandern 
Koreaner*innen aus verschiedenen Gründen in die ganze Welt aus 
und verpflanzen ihre Geschichte und Erinnerungskultur dorthin. Die 
Gründung des japanischen Kaiserreichs, seine Hegemonie in Ostasien 
und seine mehreren Kriege selbst fanden im Kontext der damaligen 
Weltlage statt, so dass man sagen kann, dass es sich ursprünglich um 
ein internationales Thema handelte. Die Weltgeschichte ist ein Kollek-
tiv verschiedener Geschichten aus unterschiedlichen Teilen der Welt. 
Wenn das, was im Westen geschah, als wichtiger angesehen würde als 
das, was in anderen Teilen der Welt geschah, kann man nur von einem 
westlichen Geschichtszentrismus sprechen.

Jedenfalls wurde die Friedensstatue in Berlin-Moabit errichtet. Sie steht 
dort, weil es einen Grund dafür gibt. Damit kann die deutsche Gesell-
schaft sie nicht mehr als „lokale“ asiatische Geschichte ignorieren. Das 
kleine Mahnmal im Wohngebiet stellt die Frage nach der Vielschichtig-
keit der Geschichte im öffentlichen Raum in Deutschland.



12 13

Kriegsvergewaltigungen sind kein Thema der Vergangenheit. Überall 
auf der Welt verüben Soldaten und andere bewaffnete Kämpfer regel-
haft sexuelle Gewalttaten. Inzwischen ist diese Gewalt in Medien, Politik 
und öffentlicher Diskussion sehr sichtbar, und es wird diskutiert, wie, 
wann und warum sie zur Kriegswaffe wird. Was jedoch immer noch im 
Verborgenen bleibt, ist das Schicksal der Betroffenen. Sie gelten bis 
heute oft als moralisch beschmutzt. Ihnen wird vorgeworfen, durch ihr 
Verhalten zum Täterhandeln beigetragen zu haben. Soziale Ausgren-
zung ist die Folge. 

Seit den 1990er Jahren wehren sich Frauen, die während des Asien-
Pazifik-Kriegs (1937–45) für Soldaten der japanischen Armee sexuell 
versklavt wurden, gegen diese Stigmatisierung. In einer Art #MeToo 
Bewegung sind Hunderte Überlebende — zunächst aus Südkorea, dann 
aus anderen Ländern — mit ihren Erzählungen und ihren Gesichtern an 
die Öffentlichkeit gegangen und haben deutlich gemacht: Sexuelle 
Gewalt ist kein selbst-verschuldetes Einzelschicksal, sondern eine kol-
lektive Erfahrung und ein systematisches Kriegsverbrechen. 

Die „Friedensstatue“ würdigt den Mut dieser Frauen ebenso wie ihren 
politischen Kampf. Sie ist zudem eine späte Anerkennung der Schwere 
des Verbrechens, das die Frauen erlitten haben, sowie der langfristigen 
Folgen. Die Bronze des Mädchens im traditionellen koreanischen Han-
bok lädt die Betrachter*in ein, sich zu ihr zu setzen und sich zu öffnen, 
um das Schicksal der Betroffenen an sich heranzulassen. Sie begegnet 
uns nicht aggressiv, nicht mit erhobener Faust oder einer Waffe. Sie 
erhebt Einspruch durch Ruhe und Beharrlichkeit – und eben darin liegt 
ihre Kraft. 

Die Präsenz der „Friedensstatue“ entfaltet sich auf ganz unterschied-
liche Weise, nicht zuletzt weil sie zwar einzigartig, aber nicht einmalig 
ist: Die erste Statue wurde 2011 vor der japanischen Botschaft in Seoul 
aufgestellt. Seitdem haben die Künstler*innen Kim Eun-sung und Kim 
Seo-kyung über hundert Exemplare gießen und an unterschiedliche 
Orte auf der Welt transportieren lassen. Darüber hinaus gibt es trag-
bare Pappmache-Versionen und kleine Nachbildungen aus Plastik. 
Dies ermöglicht den Unterstützer*innen, an die betroffenen Frauen zu 
erinnern, ihren politischen Kampf fortzuführen und Bildungsarbeit zu 
leisten. Dabei zeigt sich: Wo immer die Statue steht, ruft sie zusätzliche 
Erfahrungen ab. Inzwischen hat sie zahlreiche Bedeutungsschichten 
gewonnen, wie wir etwa in Deutschland beobachten können:

I. Gegen sexuelle Gewalt in Krieg und Nicht-Krieg

Bei der Einweihung der Statue in Berlin 2020 erklärte Nataly Han vom 
Koreaverband, die Statue soll auch auf „die Kontinuität sexualisierter 
Gewalt gegen Frauen in bewaffneten Konflikten und Friedenszeiten 
aufmerksam machen.“ Daran anschließend wies der Politologe Kein 
Nghi Ha auf die Vietnamesinnen hin, die diese Form von Gewalt im 
Vietnamkrieg erlitten, nicht zuletzt durch koreanische Soldaten. Nujian 
Günay vom Ezidischen Frauenrat zog zudem eine Linie zwischen dem 
Schicksal der „Trostfrauen“ damals und dem ezidischer Frauen heute.

Als die Statue zwei Jahre später beim AStA der Universität Kassel ent-
hüllt wurde, sprach Rûkan vom Gesellschaftszentrum Kurdistan über 
die sexuelle Folter von Kurdinnen in türkischen Gefängnissen. Und 
beim „Trostfrauen“-Gedenktag 2022 vor dem Brandenburger Tor be-

kundete eine Rednerin ihre Solidarität mit den Frauen in der Ukraine. 
Deutlich wird, die „Friedensstatue“ dient als Bezugspunkt, um Betrof-
fenen sexueller Kriegsgewalt auf der ganzen Welt zu gedenken und 
Gerechtigkeit einzufordern.

Darüber hinaus bietet die Bronzefigur gerade durch ihre unaufdring-
liche Präsenz eine Identifikationsmöglichkeit für Mädchen und junge 
Frauen und regt dazu an, eigene Erfahrungen mit Macht und Gewalt 
im Geschlechterverhältnis zu reflektieren. Im „Trostfrauen“-Museum in 
Berlin ist die Statue insofern auch Teil der pädagogischen Mädchen-
arbeit geworden.

II. Für die Aufarbeitung sexueller Gewalt durch Wehrmacht und SS

Auch die deutsche Wehrmacht und SS sowie Angehörige der Alliierten 
Armeen verübten im Zweiten Weltkrieg sexuelle Gewalttaten. Inzwi-
schen gibt es vermehrt Forschung zu Vergewaltigung und sexueller 
Versklavung während des Kriegs und des Holocaust, aber das gesell-
schaftliche Bewusstsein ist nach wie vor gering. Der Betroffenen wird 
kaum gedacht. Dass die Statue auch dazu anregt, betonten bei der Ent-
hüllung in Berlin die Vertreterinnen von Omas gegen Rechts, Medica 
Mondiale und der Mahn- und Gedenkstätte Ravensbrück. An anderen 
Orten, an denen die Statue gezeigt wurde, luden die Organisator*in-
nen Historikerinnen wie Insa Eschebach und mich zu Vorträgen und 
Podiumsdiskussionen zum Thema ein. Die „Friedensstatue“ bietet also 
auch die Möglichkeit, Debatten über hiesige Geschichte(n) sexueller 
Kriegsgewalt und die Verantwortung Deutschlands anzustoßen.

Eine Statue — viele Bedeutungen
Regina MÜHLHÄUSER



14 15

III. Für Anerkennung und Entschädigung von Kriegsverbrechen

Bei der Enthüllung der Statue in Kassel zog Ulrich Schneider von der 
Vereinigung der Verfolgten des Naziregimes eine Verbindung zwischen 
dem langen Kampf der „Trostfrauen“ und dem der NS-Zwangsarbei-
ter*innen, die seit den 1990er Jahren um Entschädigung kämpfen. 
Im Rahmen einer von Steffi Richter und Dorothea Mladenova an der 
Universität Leipzig 2021 organisierten Veranstaltungsreihe zur Statue 
referierte der Historiker Clemens Martin Winter über das Leipziger 
Zwangsarbeitslager HASAG. Hier wird die Statue zum Ausdruck der 
Solidarität mit den Überlebenden von Krieg und Gewalt im Kampf um 
Gerechtigkeit. 

IV. Gegen Rassismus und für die Aufarbeitung kolonialen Unrechts

Bei der Versammlung „Wir sind die Friedensstatue“ auf dem Gendar-
menmarkt in Berlin 2020 erinnerte die Sozialpädagogikprofessorin 
Nivedita Prasad daran, dass es in Deutschland nur wenige Denkmäler 
gibt, die vom Leben von Menschen mit Migrationshintergrund zeu-
gen. Diese haben oft Gewalt- und Fluchterfahrungen. „Wir wissen“, so 
Prasad, „dass solche kollektiven Erfahrungen noch Generationen später 
nachhallen, und dass Anerkennung und Gedenken wichtige Instru-
mente sein können, um mit intergenerationellen Erinnerungen und 
Traumata umzugehen.“ In diesem Sinne ist die Friedensstatue auch ein 
Anknüpfungspunkt für Menschen mit Migrationshintergrund und ein 
Zeichen dafür, dass ihre Erfahrungen Teil der deutschen Erinnerungs-
kultur werden.

Im Sommer 2021 zeigte das Völkerkundemuseum Dresden die Aus-
stellung „Sprachlosigkeit – Das laute Verstummen“, deren zentrales 
Anliegen es war, koloniales Unrecht sichtbar zu machen. Im Hof des 
Museums stand die „Friedensstatue“, und ein Ausstellungsraum widme-
te sich dem Kampf der Frauen um Anerkennung. Hier wurde die Statue 
zum Symbol für Dekolonisierung und postkoloniale Gerechtigkeit. 

Fazit

Die „Friedensstatue“ wurde in einem spezifischen Kontext in Südkorea 
geschaffen und dann zusätzlich an anderen Orten aufgestellt. Dadurch 
haben sich neue Identifikationsmöglichkeiten, Bedeutungsschichten 
und Verknüpfungen zu anderen Ereignissen und Erfahrungen eröff-
net. Gleichzeitig behält die Statue ihre ursprüngliche Bedeutung: an 
die Frauen in Korea zu erinnern, die Teil des „Trostfrauen“-Systems 
der japanischen Armee waren, und ihren Kampf um Anerkennung zu 
würdigen.

Die FDP hat vorgeschlagen, die „Friedensstatue“ in Berlin durch eine 
Statue zu ersetzen, die an alle Betroffenen sexueller Gewalt im Zweiten 
Weltkrieg und bis heute erinnert. Damit ginge jedoch die historische 
Spezifik verloren. Ein solches Denkmal würde den Besucher*innen 
nicht helfen zu verstehen, wer wem was angetan hat und wie dies ver-
schwiegen oder aufgearbeitet wurde. Sinnvoll wäre vielmehr, die „Frie-
densstatue“ stehen zu lassen und in Zukunft mit weiteren Skulpturen zu 
begleiten, die an die Betroffenen anderer Konflikte erinnern.

Mio Okidos Projekt macht die Vielfalt der Bezüge zur „Friedensstatue“ 

sichtbar, und trägt so zu einem besseren Verständnis feministischer 
und migrantischer Erinnerungskulturen bei. Damit eröffnet sie einen 
Reflexionsraum für die Entwicklung zukünftiger Praxen des Erinnerns 
und Gedenkens.



In
te

rv
ie

w



18

Ehemaliges Mitglied von SudanUprising Germany

Mihera
ABDEL KAFI

Ich bin in Berlin geboren. Meine Mutter ist Deutsche und mein Vater 
Sudanese. Im Moment kann ich nicht in den Sudan fliegen, weil dort im 
April 2023 ein Bürgerkrieg ausgebrochen ist. Nach der Revolution im 
Jahr 2018 kämpfen das sudanesische Militär und die RSF-Miliz (Rapid 
Support Forces) um die Vorherrschaft im Land. Seit dem Kriegsaus-
bruch gibt es Zehntausende von Toten und Verletzten sowie mehrere 
Millionen Flüchtlinge. Momentan ist kein Ende abzusehen.

Ich habe angefangen, mich politisch zu engagieren, als im Dezember 
2018 die Revolution im Sudan ausgebrochen ist und der damalige 
Diktator Omar al-Bashir friedlich gestürzt wurde. Die sudanesischen 
Communities in Deutschland und Europa haben diese Bewegung 
und die Revolution sehr unterstützt. Wir haben viele Demonstrationen 
organisiert und einfach darauf aufmerksam gemacht, was dort passiert. 
Dabei habe ich auch viele Mitstreiter*innen aus der sudanesischen 
Community gefunden. Das Wesentliche an dieser Revolution war, 
dass sie vor allem von Frauen getragen wurde und dass Frauen sehr 
viel dazu beigetragen haben. Es gab einen feministischen Aspekt in 
der Revolution. Das war für mich auch besonders wichtig, weil ich das 
Gefühl hatte, dass es wirklich eine inklusive soziale Bewegung ist und 
dass es um das Empowerment von Frauen geht. Deswegen dachte ich, 
dass ich das unterstützen und auch dabei sein muss. So bin ich zum 
Thema Feminismus gekommen. Obwohl ich zur Zeit nicht im Sudan 
war, habe ich mich sehr dafür interessiert. Ich habe wirklich jeden Tag 
online geschaut, ob es etwas Neues gibt. Wir haben auch ein Kollektiv 
gegründet, das „SudanUprising Germany“ heißt, wo wir viele Informa-
tionen über Social Media gepostet und geteilt haben. Wir haben dazu 
Demonstrationen in Deutschland organisiert, ein- oder zweimal auch 



20 21

in Brüssel. Ich war nicht dabei, aber meine Mitstreiter*innen waren vor 
Ort und dadurch haben wir uns viel untereinander vernetzt. Ich kannte 
vorher nicht so viele andere Menschen sudanesischer Herkunft. Jeder 
war irgendwie für sich und hat sein eigenes Leben gelebt. 2019 sind 
alle wirklich zum ersten Mal zusammengerückt und haben sich durch 
diese Revolution untereinander solidarisiert, natürlich auch mit den 
Leuten im Sudan.

Ich glaube, dass diese Revolution an niemandem vorbeigegangen ist. 
Viele Familien waren davon betroffen und viele Leute sind ums Leben 
gekommen, bei Protesten, durch Polizeigewalt, durch Verhaftungen 
und durch alles Mögliche. Das Ganze hat eine große emotionale Rolle 
gespielt. Die Situation im Sudan hat natürlich auch mit der Situation in 
Deutschland und Europa zu tun. Alles dort ist politisch miteinander ver-
bunden. Die EU hat ein Migrationsabkommen mit dem sudanesischen 
Militärregime geschlossen, was das Militär gestärkt und unterstützt hat 
und sich dann wiederum negativ auf die Leute vor Ort ausgewirkt hat. 
Daher dachte ich, dass wir darauf aufmerksam machen müssen und ich 
da auch aktiver sein muss. Das ist auch meine Verantwortung als in Eu-
ropa lebende Person und das hat mich noch mehr politisiert. Was mir 
im Moment am Herzen liegt, ist aufzuzeigen, wie westliche, europäi-
sche und deutsche Politik die Situation in anderen Ländern außerhalb 
der „Festung Europa“ beeinflusst, und welche Auswirkungen die Politik 
der Europäischen Union auf die Menschen im globalen Süden hat. Es 
ist wichtig, diese Informationen einfach mehr in die Öffentlichkeit zu 
tragen. Man hört immer wieder, dass Menschen im Mittelmeer sterben 
oder dass es neue Abkommen zwischen der EU und den nordafrikani-
schen Staaten gibt. Was das wirklich bedeutet und welche Konsequen-
zen das für die betroffenen Menschen hat, ist vielen nicht so bewusst. 

Das ist kein Vorwurf. Es ist wichtig, darauf aufmerksam zu machen.
Im Herbst 2019 wollten wir eine Veranstaltung darüber organisieren, 
wie sich die Rolle der Frauen während der Revolution verändert hat 
und welche Rolle sie dabei gespielt haben, aber auch welche Hinder-
nisse sie durch patriarchale Strukturen erfahren. Es sollte eine Informa-
tionsveranstaltung werden, mit Filmausschnitten, einer kurzen Lesung 
usw. Wir haben einen Veranstaltungsort dafür gesucht und durch die 
Netzwerke von meinen Freund*innen kamen wir über viele Wege auf 
Nataly, die Vorsitzende vom Korea-Verband. Dann sagte sie, dass wir 
das dort machen können. Wir dachten: „Okay, cool, warum nicht?“ Ich 
hatte vorher überhaupt keine Ahnung von der „Trostfrauen“-Bewegung, 
vom Schicksal der „Trostfrauen“, von der Tatsache, dass es damals diese 
„Troststationen“ als Institution gab, und auch vom historischen Kontext 
drumherum. Dann sind wir vor der Veranstaltung zum Korea-Verband 
gegangen, um uns die Räumlichkeiten anzuschauen, und waren im 
Museum der Trostfrauen. So bin ich zum ersten Mal mit dem Thema in 
Berührung gekommen und seitdem habe ich ein freundschaftliches 
Verhältnis zu Nataly. Weil es eine feministische Veranstaltung war, die 
wir organisiert haben, waren wir alle davon total begeistert, das Thema 
im Museum anzusprechen und darüber zu lernen. Die Besucher*innen, 
die zu unserer Veranstaltung gekommen sind, sind auch auf dieses Mu-
seum aufmerksam geworden. Seitdem war ich immer mal wieder beim 
Korea-Verband. Ich habe auch ungefähr für ein halbes Jahr in einem 
Projekt mitgearbeitet und andere Sachen unterstützt, wie auf Demonst-
rationen zu gehen, Petitionen zu unterschreiben und alles Mögliche.

Ich war Assistentin im Projekt 2021, in dem wir mit Jugendlichen aus 
der Umgebung und aus Berlin allgemein an der Friedensstatue gear-
beitet haben. Erstens hatte ich Respekt vor der Aufgabe. Natürlich bin 

ich nicht aus dem Kontext und wohne auch nicht im Stadtteil Moabit. 
Das heißt, ich komme irgendwie von außen, aber es hat sehr viel Spaß 
gemacht, mit den Mädchen, Jungen, Frauen und jungen Männern 
daran zu arbeiten. Ich habe dabei auch sehr viel gelernt. Das war die 
intensivste Arbeit, die ich mit der Friedensstatue zum ersten Mal hatte. 
Durch die ganzen Demonstrationen, Kundgebungen usw. habe ich 
auch einen anderen Blick auf die Friedensstatue bekommen, dass sie 
im öffentlichen Raum provoziert. Das hat mich emotional noch mal 
irgendwie anders mit ihr verbunden, also einmal durch meine Mitarbeit 
im Korea-Verband und dann durch die Debatte und die Kontroverse 
um sie herum. Ich habe auch noch mit zwei anderen Mitstreiterinnen 
einen Podcast über die Friedensstatue gemacht in der Verbunden-
heit, dass ich durch die Arbeit der AG „Trostfrauen“ immer wieder zum 
Korea-Verband gekommen bin und für die Statue demonstriert habe, 
nicht nur vor ihr, sondern auch vor dem Rathaus des Bezirks Mitte. Das 
macht man natürlich nicht allein, zu solchen Demonstrationen und 
Kundgebungen zu gehen, Reden von anderen zu hören und andere 
Menschen kennenzulernen, die mit der Friedensstatue verbunden 
sind. Das verbindet mich noch einmal mit ihr und natürlich auch an die 
Geschichte dahinter, die mich emotional sehr betroffen berührt. Ich 
finde, dass sie eigentlich bekannter werden muss und die Geschichte 
mehr thematisiert werden muss. Ich war das ganze Jahr über politisch 
sehr aktiv in den sudanesischen Angelegenheiten und habe auch den 
Korea-Verband kennengelernt. In den folgenden Jahren wurde die 
Friedensstatue errichtet. Das hängt natürlich alles zusammen. Es geht 
generell um das Thema sexualisierte Gewalt gegen Frauen, wo wir lei-
der wissen, dass es kein Phänomen ist, das sich nur auf Korea oder die 
damals vom japanischen Militär besetzten Gebiete beschränkt.

Natürlich hat das jetzt auch wieder einen aktuellen Bezug zum Sudan 
und zum Bürgerkrieg. Im Land herrscht seit April 2023 der Krieg und es 
gibt auch Vergewaltigungen und Gewalt gegen Frauen, leider täglich. 
Daher finde ich es wichtig, dass es auch einen öffentlichen Ort gibt, 
an dem man durch die Friedensstatue und die Geschichte der „Trost-
frauen“ daran denken kann. Ich bin am Punkt, wo ich sage, dass die 
Friedensstatue nicht unbedingt nur etwas Historisches darstellt. Natür-
lich ist ihr Ursprung, die originale Idee dahinter, etwas Historisches, 
aber sie ist gegen sexualisierte Gewalt gegen Frauen im Allgemeinen, 
die auch heute noch überall auf der Welt stattfindet. Ich finde es nötig, 
dass sie in Berlin, aber auch generell im öffentlichen Raum steht. Das 
ist ein Vorbild für andere Communities in Deutschland, die Friedens-
statue und die Aktivitäten um sie herum, wie der Kampf um sie, die 
Beantragung der Errichtung, die ganze Organisation, also dieser ganze 
Prozess. Die Friedensstatue hat auch viele Aspekte, einmal auf der 
feministischen Ebene, dann auf der kolonialen Ebene. Das sind alles 
Faktoren, die diese Statue irgendwie besonders machen. Sie ist ein 
Denk- und Mahnmal für Frauen, für migrantische Frauen und für die 
dekoloniale Bewegung. Deswegen können sich auch so viele damit 
identifizieren. Auch wenn die Friedensstatue nur ihre eigene Geschich-
te erzählt, hat sie doch viele Überschneidungen mit anderen Communi-
ties. Deswegen hat sie auch einen Mehrwert nicht nur für die asiatische 
Community, sondern auch für andere.

Ideal wäre für mich, wenn die Gesellschaft einfach offen wäre, zum Bei-
spiel für die Friedensstatue, und wenn Interesse und Anerkennung für 
die Vergangenheit, für die Gegenwart und generell für die Ungerech-
tigkeit in der Welt bestehen würden. Es gibt globale Ungleichheiten 



22 23

und Ungerechtigkeiten, dass Verbrechen in der Vergangenheit began-
gen wurden, dass auch heute noch Verbrechen von unterschiedlichs-
ten Menschen begangen werden. Ich würde mir wünschen, dass Leute 
das anerkennen und ein Bewusstsein dafür haben. Vor allem die Politik 
kann uns dabei unterstützen, daran zu erinnern, darauf aufmerksam zu 
machen, das anzuerkennen und sich dabei von niemandem beeinflus-
sen zu lassen. Wenn das der Fall wäre, würden wir uns eventuell wohler 
fühlen und hätten vielleicht ein einfacheres Leben und wahrscheinlich 
auch mehr Leichtigkeit. Anerkennung allein macht natürlich nicht alles 
wieder gut. Aber sie würde vieles besser machen.

Mitbegründerin des Êzidischen Frauenrats Binevs e.V.
Vorsitzende des Dachverbandes der Êzidischen Frauenräte 

Nûjiyan
GÜNAY

Ich komme aus dem Nordosten Kurdistans, dem von der Türkei besetz-
ten Gebiet. Meiner Herkunft nach gehöre ich der ältesten Religion der 
Kurden an, dem Êzidentum. In meiner Kindheit sind meine Eltern auf-
grund der bürgerkriegsähnlichen Zustände in der Türkei nach Deutsch-
land gezogen, wo sie der politischen Verfolgung entkommen sind. An-
fang der 1990er Jahre blieb ihnen nichts anderes übrig, als ihre Heimat 
zu verlassen. Nachdem ich nach Deutschland gekommen war, habe 
ich mit der Zeit die Unterschiede zwischen unserer kurdischen Spra-
che und dem Türkischen erkannt, das die Soldaten sprechen. Ich habe 
begriffen, dass wir ein eigenständiges Volk mit einer eigenen Sprache 
und in einem besetzten und in vier Teile geteilten Land namens Kurdis-
tan sind. Mir wurde bewusst, dass wir in einer halbkolonialen Situation 
leben und ich verstand, warum Êzid*innen gezielt verfolgt werden.

Ich habe in Deutschland eine Ausbildung zur staatlich anerkannten Er-
zieherin absolviert. Seit vielen Jahren widme ich mich auch der Frau-
enarbeit, die ich von meiner Großmutter, meiner Mutter und meinen 
Tanten übernommen habe. In den 1990er Jahren habe ich als Kind 
kurdische Frauenvereine begleitet, ihre Aktivitäten beobachtet und ge-
lernt, wie man Frauen koordiniert und êzidische Feiertage organisiert. 
Der Schwerpunkt lag nicht auf Politik, sondern auf sozialen Fragen. 
Als Mitglieder der Gemeinschaft im fremden Land haben wir den Zu-
sammenhalt, den Austausch mit anderen Müttern und Frauen gesucht, 
um nicht allein zu sein. Êzidische Frauen sind seit Ende der 1980er 
oder Anfang der 1990er Jahre in Deutschland. Viele haben sich aber 
aus Misstrauen gegenüber dem System nicht in Vereinen registrieren 
lassen. Unsere Bemühungen, die ältere Generation zur Registrierung zu 
bewegen, erweisen sich aufgrund ihrer traumatischen Erfahrungen als 



25

langwierig. Dennoch setzen wir uns seit 2013 für êzidische Frauen ein, 
organisieren und vernetzen uns unter dem Dachverband der Êzidi-
schen Frauenräte e.V. in Deutschland.

In meiner Arbeit für den Êzidischen Frauenrat Binevs e.V. in Berlin und 
als Vorsitzende des Dachverbandes der Êzidischen Frauenräte e.V. 
beschäftige ich mich auch mit Aufklärungsarbeit und internen An-
gelegenheiten. Nach dem Genozid und Feminizid an den Ezid*innen 
durch den IS in Şengal im Nordirak habe ich die Notwendigkeit zu 
aktivem Handeln erkannt und dabei die Friedensstatue kennengelernt. 
Sie wurde mir während einer Sitzung von Vertreter*innen verschie-
dener Frauenorganisationen vorgestellt. Die Informationen über die 
„Trostfrauen“ haben mich schockiert. Durch die Zusammenarbeit mit 
dem Korea-Verband habe ich viel erfahren. Gemeinsam organisieren 
wir jedes Jahr im August die Aktionswoche, um an unsere wichtigen 
Gedenktage zu erinnern. Die Friedensstatue ist für mich ein Friedens-
angebot, ein Mahnmal und ein Andenken an die tapferen Frauen, die 
ihre schrecklichen Erlebnisse öffentlich gemacht haben. Ich bin zwar 
êzidische Kurdin, sehe mich aber auch als deutsche Staatsbürgerin, 
die ihre Kindheit und Jugend hier in Deutschland verbracht hat. Es hat 
lange gedauert, bis ich diese Wahrheit akzeptiert habe. Ich unterstütze 
den Korea-Verband und bin für die Friedensstatue. Deutschland sollte 
zu seinen Werten stehen, sich nicht erpressen lassen und Demokratie 
sowie Menschenrechte verteidigen. Die Entfernung der Friedensstatue 
wäre für mich eine Demütigung und ein Schlag gegen diese Grund-
prinzipien. Staaten müssen wie Individuen für ihre Verbrechen zur 
Rechenschaft gezogen werden. Die Friedensstatue erinnert daran, dass 
solche Verbrechen nicht vergessen werden dürfen, um eine lebendige 
Erinnerungskultur zu bewahren.



26

Ich war früher Wissenschaftlerin, habe auch viel gedolmetscht und bin 
Mutter von drei Kindern. Aber im Moment habe ich nicht mehr viel Zeit 
für andere Dinge, weil wir die Friedensstatue aufgestellt haben. Seit-
dem haben wir viel Stress, aber auch viel Erfolg. Ich konzentriere mich 
jetzt fast ausschließlich auf das Thema und unser Anliegen der „Trost-
frauen“-Bewegung.

Im Studium habe ich mich schon mit Feminismus und Frauenbewegun-
gen in Deutschland und Südkorea beschäftigt. Das Thema von meiner 
Magisterarbeit waren die Sexarbeiter*innen für US-Soldaten, die in 
Südkorea stationiert waren und sind, die sogenannten „Westprinzes-
sinnen“, und ich habe eine Literaturanalyse gemacht, wie diese Frauen 
seit dem Koreakrieg in den 1950er Jahren bis in die 1980er Jahre 
dargestellt wurden. Dabei stellte ich fest, dass die „Westprinzessinnen“ 
stereotypisiert wurden, um die ungleichen Machtverhältnisse zwischen 
den USA und Südkorea darzustellen, und dass die schwarzen GIs als 
Mörder und Vergewaltiger dargestellt wurden, während die weißen GIs 
eher im Hintergrund standen oder die Guten verkörperten. Dadurch 
entdeckte ich, dass es in Südkorea einen Rassismus gegenüber schwar-
zen GIs mit dunkler Hautfarbe gab.

Ich habe die 68er-Bewegung nicht direkt miterlebt, sondern erst die 
80er-Bewegung. Da war ich schon in Deutschland und kannte die kore-
anische Frauenbewegung nur aus Büchern. Aber natürlich gab es auch 
damals schon einen gegenseitigen Austausch zwischen Deutschland 
und Südkorea. In den 1980er Jahren war die Emanzipationsbewegung 
in Deutschland schon vorbei und vieles war institutionalisiert. Aber wir 
hatten noch einiges zu kämpfen. Für mich war das sehr wichtig, weil 

Vorsitzende des Korea Verbandes
Mitglied der AG „Trostfrauen“
Leiterin des Museums der Trostfrauen 

Nataly
Jung-hwa
HAN



28 29

ich ziemlich zu Beginn meines Studiums mein erstes Kind bekommen 
hatte und das Studium mit der Familie gleichzeitig vereinbaren muss-
te. Dafür habe ich mit anderen Frauen viel gekämpft. Ich war in einer 
Partnerschaft, aber in Deutschland, vor allem in Süddeutschland, war 
die Politik so, dass Frauen die ersten drei Jahre nach der Geburt vom 
Kind zu Hause bleiben sollten. Es gab auch kaum Kinderbetreuung und 
keine richtige Förderung. Entscheidend war, dass ich nach Berlin ge-
zogen bin. Das war 1987, als die Mauer noch stand, und die Stimmung 
war ganz anders als im Süden. Es gab Kinderläden und mehr Unter-
stützung. Wir wollten ein Leben mit Kind, Studium und Beruf. Durch die 
Beteiligung im Kinderladen, der von den Eltern selbstorganisiert und 
selbstbestimmt war, habe ich viel gelernt und mich politisch geprägt.

Vor 1991 waren „Trostfrauen“ noch nicht bekannt. Bevor Frau KIM Hak-
sun 1991 im Fernsehen darüber aussagte, dass sie eine „Trostfrau“ ge-
wesen war, wurde das Thema zum ersten Mal 1989 im Korean Council 
(„The Korean Council for the Women Drafted for Military Sexual Slavery 
by Japan“ damals, „The Korean Council for Justice and Remembrance 
for the Issues of Military Sexual Slavery by Japan“ heute) angespro-
chen. Ich habe auch davon gehört und da habe ich mich daran erin-
nert, dass meine Großmutter eines Nachmittags, als ich ganz klein war, 
vielleicht sechs Jahre alt und noch nicht in der Schule, den Nachbarin-
nen von den japanischen Soldaten erzählt hat, die koreanische Frauen 
mitgenommen hatten. Da spürte ich eine große Angst in ihrer Stimme. 
Sie veränderte plötzlich ihre Stimme, wurde ganz leise und erzählte 
davon. Ich habe damals gar nicht verstanden, worum es ging. Aber ich 
dachte intuitiv, dass es mit Frauen zu tun haben muss und dass es ganz 
schlimm gewesen sein muss. Als ich dann 1989 von dieser Geschichte 

gehört hatte, setzte sich alles wie ein Puzzle in meiner Erinnerung zu-
sammen, und ich habe verstanden, dass meine Großmutter wusste, was 
mit den „Trostfrauen“ geschah. Ich erinnere mich auch daran, dass sie 
immer Angst hatte, wenn ich allein unterwegs war. Ich dachte, dass ich 
immer vorsichtig sein muss, denn mit Mädchen kann immer etwas pas-
sieren. Diese ganze Erfahrung hat mich geprägt. Im Prinzip haben wir 
alle in Südkorea gespürt, dass „Trostfrauen“ existierten. Aber niemand 
hat darüber geredet und es wurde kollektiv geschwiegen, weil man 
damals kaum öffentlich über Sexualität gesprochen hat. Prostitution 
galt als etwas sehr Schlimmes, und vor allem die Sexarbeiter*innen für 
die US-GIs, die ausländischen Soldaten, waren die schlimmsten. Wir 
sind als Mädchen immer sehr stark angehalten, dass wir Jungfrau sein 
müssen, weil man sonst nicht heiraten kann. Sexualität galt als schmut-
zig und war stark tabuisiert.

Als ich nach Deutschland kam, gab es ein einschneidendes Ereignis. 
Ich war gerade eine von denen, die sich als Aktivistin gegen die Stig-
matisierung von Prostituierten einsetzten. Ende der 1970er Jahre fiel 
ein Gerichtsurteil, dass eine Prostituierte nicht vergewaltigt werden 
darf. Daraufhin entstand die „Huren“-Bewegung. Dieser selbstbewuss-
te Auftritt einer Sexarbeiterin im Fernsehen hat mich sehr überrascht. 
Etwa zehn Jahre danach habe ich in der südkoreanischen Tageszeitung 
ein Foto von Sexarbeiterinnen für das US-Militär entdeckt und war sehr 
überrascht darüber, dass sie in der Öffentlichkeit präsent waren. Da 
dachte ich, dass sich in der südkoreanischen Gesellschaft viel verändert 
haben muss, sodass sich die Prostituierten öffentlich zeigen können. 
Ich wollte diese Frauen unbedingt kennenlernen. So habe ich mich um 
ein Stipendium beworben und 1991 eine Forschungsreise dorthin ge-
macht.

Natürlich war die Wirkung sehr stark, als Frau KIM Hak-sun das Schwei-
gen gebrochen hat. Seitdem gibt es einen sehr langen Kampf. Zur 
1000. Mittwochsdemonstration für die Lösung der „Trostfrauen“-Frage 
wurde 2011 die erste Friedensstatue vor der japanischen Botschaft in 
Seoul aufgestellt. In dieser langen Bewegung hatte man manchmal 
das Gefühl, was es bringt, Unterschriften zu sammeln, zu demonstrie-
ren, nicht aufzugeben und immer wieder etwas zu tun. Aber ich habe 
gemerkt, als die Friedensstatue 2020 auch in Berlin-Moabit aufgestellt 
wurde, dass alles, was wir in den letzten 30 Jahren gemacht haben, 
nicht umsonst war. Manchmal war es sehr anstrengend, weil man das 
Ergebnis nicht sofort sehen konnte. Aber ich habe immer gesagt, wenn 
wir jetzt nichts tun, auch wenn wir keinen Erfolg haben, dann wird die 
Geschichte in Vergessenheit geraten. Deshalb ist es wichtig, immer in 
kleinen Schritten etwas zu tun. Irgendwann kommt dann ein großes Er-
eignis, das nicht von heute auf morgen passieren kann.

Ich denke, dass die Friedensstatue zu einem sehr guten Zeitpunkt in 
Berlin aufgestellt wurde, weil es da die Black Lives Matter-Bewegung 
gab und Kolonialismus ein sehr wichtiges Thema wurde. Ich hatte das 
Gefühl, dass es viel mehr Menschen gibt, die dafür Verständnis haben. 
Wir sind jetzt viel besser vernetzt als vorher mit der afrikanischen Dias-
pora, den Sinti- und Roma-Bewegungen und anderen asiatischen Com-
munities gegen antisemitischen Rassismus durch Corona. Heute war 
ich auch bei den Alevit*innen in der Dersim Kulturgemeinde e.V., die 
auch für die Aufstellung eines Denkmals kämpfen. Einerseits gibt es 
immer noch viele Menschen, die der Friedensstatue skeptisch gegen-
über sind, aber andererseits habe ich viel mehr Solidarität erfahren als 
vorher. Ich habe jetzt das Gefühl, dass wir in die Mitte der Gesellschaft 
gerückt sind, denn früher war das „Trostfrauen“-Problem keine deut-

sche Angelegenheit. Jetzt ist die Statue mit dem Symbol für „Trostfrau-
en“ ein deutsches Thema geworden und ich habe seitdem viel gelernt. 
Ich selbst habe früher gedacht, weil ich aus Südkorea komme, dass es 
bei unserem Anliegen nur um koreanische, japanische oder asiatische 
Geschichte geht. Aber in letzter Zeit habe ich die Einsicht gewonnen, 
dass Menschen nicht nur mit ihren Körpern, sondern auch mit ihren Er-
innerungen einwandern.

Die japanischen und koreanischen Frauen haben in den letzten 30 Jah-
ren  gemeinsam so viel Aufklärungsarbeit in Deutschland geleistet. Ich 
wurde in mehr als 25 Städte eingeladen und habe Vorträge zu diesem 
Thema gehalten. Es ist nun wichtig, dass all unsere Aufklärungsarbeit 
über die sexualisierte Gewalt in Deutschland stattgefunden hat und 
dass unsere Arbeit von der deutschen Gesellschaft anerkannt wird. 
Die Geschichte der „Trostfrauen“ gehört nicht nur zu Asien, sondern 
auch zu Deutschland. Wenn wir eine offene Gesellschaft haben wollen, 
müssen die Politiker*innen, die das sagen, dass Migrierte sich integ-
rieren sollen, auch unsere Geschichte, unsere Erinnerung und unsere 
Arbeit als einen Teil der deutschen Geschichte anerkennen. Und für 
diese Anerkennung muss man kämpfen. Aber eigentlich mag ich das 
Wort „Anerkennung“ nicht, weil hier das Konzept der Gleichheit fehlt. 
Wer darf wen anerkennen? Von wem wollen wir Anerkennung? Erkennt 
die Mehrheitsgesellschaft uns an? An dieser Stelle sollten wir darüber 
nachdenken, was der Begriff Respekt genau bedeutet und wie ein res-
pektvoller Umgang mit Menschen aussehen sollte. Die Friedensstatue 
lehrt uns, was Frieden, Respekt, Achtsamkeit und Mitgefühl bedeuten. 
Ich finde ihre Rolle grandios. Ich hätte nie gedacht, dass sie so viel be-
wirken kann. Sie wird von vielen geliebt und verbreitet Liebe.



30 31

Am Anfang war die Friedensstatue nicht ganz mein Kunstgeschmack 
und ich fand sie ein bisschen kitschig. Aber ich habe auch darüber 
nachgedacht, was diese Kunst mit einem machen kann und warum sie 
eine so große Wirkung auf andere Menschen hat. Die erste Friedens-
statue wurde 20 Jahre nach der Aussage von Frau KIM Hak-sun, der 
ersten Zeitzeugin, aufgestellt. In dieser Statue sind alle Narrative und 
Erzählungen von den ehemaligen „Trostfrauen“ enthalten. Das Künst-
lerpaar KIM Eun-sung und KIM Seo-kyung, das die Statue geschaffen 
hat, hat bewusst oder unbewusst all diese Geschichten darin aufge-
nommen und aufgebaut. Das spürt man auch. Ich bin jedes Mal sehr 
überrascht, dass dieses Kunstwerk für jeden zugänglich ist und jeden 
anspricht. Ob jung oder alt, Mann oder Frau, hochgebildet oder nicht. 
Ich habe wirklich die Kraft der Kunst kennengelernt und habe großen 
Respekt vor dem Künstlerpaar. Oft kann Kunst etwas vermitteln, was 
man mit Worten nicht ausdrücken kann. Wir haben schon versucht, 
alles mit Worten zu beschreiben, aber es gibt Grenzen, die wir nicht 
überschreiten können. Aber Kunst kann es irgendwie. Deshalb ist es für 
mich wichtig, im Museum der Trostfrauen alles mit Kunst zu verbinden. 
Wir haben vorher viel darüber nachgedacht, was dieses Verbrechen ist. 
Dann haben wir festgestellt, dass wir keine Worte dafür finden. Es ist 
ein ganz schreckliches Verbrechen und wir können nur verschiedene 
Stimmen der Opfer darstellen. Im Museum kann jeder Betroffene seine 
eigenen Erfahrungen ausdrücken und jeder Besucher kann den Betrof-
fenen zuhören. Diese vielen Stimmen erzählen, was geschehen ist und 
welche schrecklichen Erfahrungen die betroffenen Frauen gemacht 
haben. Und um das zu vermitteln, ist Kunst sehr wichtig.

Manchmal denke ich, das ist Wahnsinn. Da sitzt diese Friedensstatue 
auf der Straße, nicht groß, aber auch nicht zu klein, und erinnert jeden, 

der vorbeikommt, an die sexuelle Vergewaltigung, die wir immer ver-
drängen. Sie ist sichtbar, ohne Gewalt darzustellen, ohne dramatisch 
etwas zu zeigen. Aber es ist trotzdem dramatisch, dass sie da sitzt. Ich 
bin selbst fasziniert und mache manchmal sogar Witze: „Ich hätte mir 
vorher nicht vorstellen können, dass sie auf der Straße sitzt und jeden 
Tag von sexualisierter Gewalt erzählt.“ Unsere Gesellschaft ist nach wie 
vor von sexualisierter Gewalt gegen Frauen geprägt. Jeden zweiten 
Tag wird in Deutschland eine Frau umgebracht, oft auch aus Eifersucht 
oder wegen angeblicher Ehedramen. Heute, im 21. Jahrhundert, ha-
ben wir noch nicht viel verändert. Deshalb glaube ich, dass die Frie-
densstatue in dieser Zeit nach Berlin gekommen ist, dass sie dort an 
der Ecke Birkenstraße/Bremer Straße sitzt und ganz unscheinbar davon 
erzählt und davor mahnt. Das ist ganz wichtig, dass dieses Bewusstsein 
jetzt hier gekommen ist.

Mein Traum wäre, dass die Bundesregierung nicht Japan auffordert, 
die Geschichte der sexualisierten Gewalt aufzuarbeiten, sondern dass 
sie der japanischen Regierung und anderen Regierungen eine ge-
meinsame Aufarbeitung vorschlägt, denn in Europa ist die Geschichte 
der Wehrmachtsbordells, der KZ-Bordells und auch der Vergewalti-
gungen deutscher Frauen durch die Alliierten überhaupt noch nicht 
aufgearbeitet. Dabei müsste die Bundesregierung die Betroffenen 
und ihre Angehörigen befragen, was die deutschen Soldaten getan 
haben. Erst dann würde die japanische Regierung auf das Angebot 
reagieren, denn wenn man es nur fordert, funktioniert es auch nicht. 
Ich finde unsere aktuelle Situation sehr frustrierend. Obwohl wir so viel 
erreicht haben, nützt uns das nichts. Deswegen hoffe ich, dass wir in 
den nächsten Monaten gute Politiker*innen finden, die sich das Thema 
genauer anschauen, Strategien entwickeln können und nicht sagen, 

dass das Verbrechen im Zweiten Weltkrieg nicht mehr aufgearbeitet 
werden kann, weil es verjährt ist. Die Vergangenheit muss jetzt sehr gut 
aufgearbeitet werden.

In einer idealen Gesellschaft sollten Menschen, die am Rande leben, 
die marginalisiert werden, viel mehr respektiert werden, und ihre 
Stimmen sollen sichtbar und hörbar sein. Unabhängig davon, was sie 
tun oder welche Hautfarbe sie haben. Es ist wahrscheinlich schwierig, 
dieses Ideal zu verwirklichen. Ich denke, die Gesellschaft ist manchmal 
frustrierend, aber es gibt dort immer positive und negative Seiten. 
Wenn man über ihre Geschichte nachdenkt, hat sie sich schon ein biss-
chen zum Positiven verändert.



32

Ich bin Masterstudentin an der Technischen Universität Berlin und 
schreibe meine Masterarbeit über die Beschützer*innen der Friedens-
statue in Berlin-Moabit. Außerdem arbeite ich als Korrespondentin 
für die Stadtpolitik in Berlin und recherchiere seit kurzem für meinen 
Vortrag über industrielles Welterbe und Zwangsarbeit beim Sympo-
sium des International Centre for the Interpretation and Presentation 
of World Heritage Sites. Ich bin in Seoul geboren und aufgewachsen, 
und lebe seit 2017 in Berlin. Damals bin ich hierher gekommen, um 
mehr über die Hausbesetzerbewegung und Gentrifizierung in Berlin zu 
erforschen.

Als ich in Südkorea gelebt habe, wurde viel über die Schwierigkeiten 
der Unterprivilegierten gesprochen, zum Beispiel der Diskurs mit dem 
Begriff „Hell-Joseon“ [Hölle-Korea], der die schwierige Situation der 
koreanischen Gesellschaft beschreibt. Aus diesem Grund interessie-
re ich mich seit meiner Zeit in Südkorea für die Marginalisierung von 
Menschen. Ich habe zur Gentrifizierung in Seoul geforscht und mich an 
zivilgesellschaftlichen Aktivitäten gegen den Abriss von Gebäuden und 
die Vertreibung von Menschen beteiligt. Das Fachgebiet meiner Lieb-
lingsprofessorin während meines Bachelorstudiums war Ästhetik, und 
die anderen Professoren, bei denen ich die meisten Kurse belegt habe, 
hatten bei Judith Butler studiert, der renommierten US-amerikani-
schen Philosophin. Deshalb habe ich mich damals sehr für Feminismus 
interessiert und meine Bachelorarbeit über feministische Videokunst 
geschrieben. Man könnte sagen, dass ich jetzt Studentin, Journalistin 
und unabhängige Forscherin bin, die über politische Themen schreibt, 
vor allem über Solidarität mit den Unterdrückten und das Gedenken an 
die Opfer der Geschichte.

Ehemalige Praktikantin beim Korea-Verband

Nammyoung 
HONG



34 35

Als Kind habe ich in den Medien von „Trostfrauen“ gehört und wuss-
te, dass es dieses Problem gibt. Während meines Bachelorstudiums 
haben meine Kommilitonen die „Friedensschmetterlingsaktion“ für die 
richtige Lösung des „Trostfrauen“-Problems gehalten, als die damalige 
Präsidentin Park Geun-hye, Tochter vom Diktator Park Chung-hee, und 
ihre Regierung ungerechterweise der japanischen Regierung im „Ab-
kommen zwischen Japan und Südkorea über ‚Trostfrauen‘“ zugestimmt 
haben. Obwohl ich damals die politische Reaktion auf das Problem der 
„Trostfrauen“ für ungerecht gehalten habe, habe ich mich nicht an der 
Aktion beteiligt, weil ich die Situation um die Friedensstatue in Frage 
gestellt habe.

In meiner Masterarbeit an der TU Berlin habe ich auch geschrieben, 
dass die Friedensstatue oft mit koreanischem Nationalismus in Verbin-
dung gebracht wird, weil die südkoreanische Nationalflagge daneben 
aufgestellt ist. Erst als ich nach Deutschland gekommen bin und eine 
Demonstration gegen die Entfernung der Friedensstatue in Berlin-
Moabit erlebt habe, habe ich begonnen, mich mit diesem Thema zu 
beschäftigen. Als ich sie zum ersten Mal gesehen habe, war mir sofort 
klar, dass sie für soziale Themen in Deutschland relevant ist. Ich dachte, 
dass sie gegen den Rassismus stehen könnte, der hier weit verbreitet 
ist, besonders gegen Asiatinnen und Asiaten während der Coronavirus-
Pandemie, und gegen Sexismus und Gewalt, die ich auch als asiatische 
Frau erlebe. Ich wusste, dass ich etwas gegen diesen Rassismus tun 
muss, indem ich akademische Forschung betreibe. Dann habe ich 
die Menschen kennengelernt, die aktiv an der Friedensstatue und an 
diesem Thema arbeiteten. Das hat mein Leben geändert. Viele Asia-
tinnen und Asiaten in Deutschland, vor allem Frauen, engagieren sich 
politisch und spielen natürlich auch in der gesamten Kulturszene eine 

bedeutende Rolle. Zum Beispiel waren die älteren Frauen aus Südko-
rea und Japan von der 68er-Bewegung betroffen und sind heute noch 
politisch aktiv. Im Gegensatz zu ihnen fanden welche, die ich in diesen 
Ländern getroffen habe, es schwierig, mit mir über politische Aktivi-
täten ein Gespräch zu kommen. Die asiatischen Frauen in Deutschland 
sind anders als die Frauen in ihren Heimatländern, die nicht aktiv sind. 
Ich lerne viel von ihnen, kann mehr für sie tun und kann mich mehr mit 
meinem Forschungsthema beschäftigen. Indem ich mich unter sie mi-
sche, fühle ich mich dieser Gesellschaft zugehörig und ich kann hier als 
Asiatin sozial leben. Als ich in Südkorea war, mochte ich die Friedens-
statue nicht so sehr. Aber die Statue in Deutschland bekommt eine 
breitere Bedeutung, eine Erweiterung des Themas wie Erinnerungskul-
tur von Menschen mit Migrationshintergrund und allgemeine sexua-
lisierte Gewalt in Kriegszeiten auf der ganzen Welt. Natürlich stimmt 
es auch, dass die Friedensstatue ein Sammelpunkt für die koreanische 
Gemeinschaft außerhalb Südkoreas ist, und dass hier eine andere Form 
des Nationalismus am Werk sein kann. Aber ich halte die Bedeutung 
der Friedensstatue, die noch erweitert werden kann und die noch nicht 
endgültig geklärt ist, für sehr wichtig.

Ich habe gehört, dass sich in einer Stadt in den USA, wo es auch eine 
Friedensstatue gibt, sehr viele koreanische, aber auch japanische, chi-
nesische und sogar armenische Migrant*innen dafür einsetzen, indem 
sie Lobbyarbeit betreiben, Geld sammeln und spenden. Normaler-
weise sind sie nicht aktiv in politischen Fragen über Asien. Ich glaube, 
dass sie ihre Identitätsfrage durch die Kolonialgeschichte und die 
Friedensstatue lösen wollen, die von außerhalb der USA kommen. Es 
gibt in US-amerikanischen Geschichtsbüchern gar keine oder nur sehr 
wenig asiatische Geschichte. Aber die Friedensstatue stellt vor allem 

die Geschichte und die Beziehungen zwischen Japan und den anderen 
betroffenen asiatischen Ländern dar. Daher wird sie manchmal als ein 
kleiner Hinweis auf ihre Identität gesehen und ist ein kleines Symbol für 
die Menschen mit Migrationshintergrund. Sie sind US-Amerikaner*in-
nen, die in den USA geboren und aufgewachsen sind, aber trotzdem 
wollen sie auch Migrant*innen bleiben. Ich finde das „ironisch“ und 
muss zugeben, dass das ein Aspekt ethnischer Identität sein kann. Als 
Minderheiten brauchen sie einen Hinweis auf ihre Identität in der Ge-
sellschaft.

Mein Ideal ist eine Gesellschaft, in der Minderheiten und andere margi-
nalisierte Menschen ohne Probleme leben können. Es wäre wunderbar, 
wenn sie problemlos leben und sich Gehör verschaffen könnten, ohne 
Diskriminierung und Gewalt ausgesetzt zu sein.



36

Ich heiße Jin-hyang KIM-MOECK. Ich bin im Oktober 1966 als Kranken-
schwester nach Deutschland gekommen. Es war das erste Mal, dass die 
BRD koreanische Krankenschwestern angeworben hat. 

Wir waren sieben Geschwister, fünf Jungen und zwei Mädchen. Wir 
haben in einer kleinen Stadt in Südkorea gelebt. Aber ich würde sagen, 
dass wir wohlhabend waren, weil mein Vater viel Land besessen hat. 
Nach der Mittelschule habe ich mich für die Krankenschwesternschule 
(Krankenpflegeschule) beworben, weil ich einfach sehen wollte, ob ich 
die Aufnahmeprüfung schaffe. Dann habe ich die Prüfung bestanden, 
bin zur Schule gegangen und habe meinen Abschluss gemacht, ob-
wohl ich vorher nie an diesen Beruf gedacht hatte. Während meiner 
Schulzeit habe ich immer davon geträumt, nach Europa zu reisen. Als 
Katholikin wollte ich nach Rom und Paris reisen und auch die Kathedra-
le Notre-Dame besuchen. Aber damals war Südkorea sehr arm, und wir 
hatten keine Gelegenheit, ins Ausland zu reisen. Dann bin ich Kranken-
schwester geworden und nach Deutschland gekommen. Eigentlich 
wollte ich nach drei Jahren nach Südkorea zurückkehren. Aber in der 
Zwischenzeit habe ich einen deutschen Mann kennengelernt, ihn ge-
heiratet und zwei Kinder bekommen, beides Jungen.

Am Anfang war mein Leben in Deutschland sehr schwierig, weil ich 
großes Heimweh hatte und die deutsche Sprache schwer fand. Aber 
das war ein Glück für mich, dass es damals mehrere koreanische 
Krankenschwestern in Berlin gab. Über eine Freundin konnte ich eine 
koreanische Gemeinschaft finden und wir haben uns einmal im Monat 
getroffen, gemeinsam Bücher gelesen und auch über die Politik in 
Südkorea, die damals eine Militärdiktatur war, und über die Wieder-

Mitglied der koreanischen Frauengruppe in Deutschland
Mitglied des Korean Women’s International Network
Mitbegründerin der AG „Trostfrauen“ des Korea-Verbandes

Jin-hyang
KIM-MOECK



38 39

vereinigung von Nord- und Südkorea diskutiert. Dann haben wir 1976 
die koreanische Frauengruppe in Deutschland gegründet, in der ich 
politisch sehr aktiv war. Das hat mir gut geholfen, dass ich mich dort 
regelmäßig mit anderen Koreaner*innen getroffen habe, weil ich nach 
meiner Heirat auch immer Heimweh hatte und mein Leben schwer war. 
Ich habe meine Eltern, meine Familie und meine Heimat sehr geliebt. 
Für meine Mutter war es auch schwierig, dass ihre Tochter weit weg 
von Südkorea in Deutschland lebt. Es war eine schlimme Zeit, wenn ich 
jetzt darüber nachdenke.

Am 15. August 1992 (Nationaler Tag der Befreiung Koreas von der 
japanischen Kolonialherrschaft) habe ich am Friedensmarsch für die 
Wiedervereinigung von Nord- und Südkorea in der nordkoreanischen 
Hauptstadt Pjöngjang teilgenommen. Dort habe ich zum ersten Mal in 
meinem Leben vier ehemalige koreanische „Trostfrauen“ getroffen. Sie 
haben uns von ihren schrecklichen Erlebnissen erzählt, geweint und 
waren wütend darüber, wie sie von japanischen Soldaten verschleppt 
und sexuell missbraucht worden waren. Zuerst dachte ich, dass das 
nicht wahr sei und dass es so etwas nicht gegeben hat. Aber eine der 
ehemaligen „Trostfrauen“, Frau Lee, hat uns erzählt, dass ein japani-
scher Soldat sie mit einem Messer am Oberschenkel verletzt hatte, als 
er zu ihr gekommen war und sie vergewaltigen wollte, aber sie sich ge-
weigert und gewehrt hatte. Dann hat sie uns diese Wunde gezeigt und 
geweint. Das war wirklich ein Schock für mich, weil ich mir so etwas 
nie vorstellen konnte. Ich bin zu ihnen auf die Bühne gegangen, habe 
ihre Hände genommen und gesagt: „Ihr habt von euren Erfahrungen 
erzählt und geweint. Wir werden eure Traurigkeit und eure schreck-
liche Vergangenheit bekanntmachen. Ich werde mich dafür einsetzen, 

dass so etwas nie wieder passiert. Ich erzähle alles, wenn ich wieder 
in Deutschland bin, dass es so eine schreckliche Vergangenheit gab.“ 
Seitdem versuche ich, diese Geschichte aufzuarbeiten und arbeite 
mit dem Korea Council („The Korean Council for the Women Drafted 
for Military Sexual Slavery by Japan“ damals, „The Korean Council for 
Justice and Remembrance for the Issues of Military Sexual Slavery 
by Japan“ heute) in Seoul zusammen. Wenn ich in Südkorea Urlaub 
gemacht habe, habe ich mich immer mit Frau YOON Mee-hyang, der 
damaligen Vorsitzenden, getroffen und an der Mittwochsdemonstra-
tion vor der japanischen Botschaft in Seoul teilgenommen. Der Korea-
Verband hat auch immer wieder ehemalige „Trostfrauen“ aus Südkorea 
eingeladen und mit ihnen deutsche Städte besucht. Dort haben sie von 
ihrer Vergangenheit erzählt, von der schrecklichen Vergangenheit, die 
sich nie wiederholen darf. Fast 30 Jahre sind vergangen, seit ich 1992 
zum ersten Mal von den „Trostfrauen“ gehört habe. An Einzelheiten 
kann ich mich auch nicht mehr erinnern. Aber damals, als ich die ehe-
maligen „Trostfrauen“ zum ersten Mal gesehen habe, habe ich ihnen 
versprochen, dass ich versuchen werde, ihre Würde wiederzufinden 
und wiederzuerlangen.

Ich bin sehr traurig. Obwohl die ehemaligen „Trostfrauen“ fast 30 Jahre 
lang für ihre Würde gekämpft haben, hat sich die japanische Regierung 
nicht juristisch entschuldigt. Sie sagt jetzt nur, dass sie freiwillig „Trost-
frauen“ geworden seien und Geld verdient haben, was ihre Würde 
verletzt. Viele von ihnen sind bereits gestorben und die wenigen Über-
lebenden liegen jetzt im Krankenhaus. Keine von ihnen kann mehr für 
sich selbst kämpfen. Nur die Organisationen, die sich für sie eingesetzt 
haben, z.B. der Korea Council oder die AG „Trostfrauen“ vom Korea-
Verband, sind noch aktiv. Ich bin so traurig, weil wir, die Aktivist*innen, 

die japanische Regierung wahrscheinlich nicht zu einer Entschuldigung 
zwingen können, um ihre Würde wiederzuerlangen, bevor sie alle ster-
ben. In meinem Leben habe ich viele ehemalige „Trostfrauen“ getrof-
fen. Wenn sie nach Deutschland eingeladen wurden, haben einige von 
ihnen bei uns übernachtet, weil der Korea Council damals finanzielle 
Schwierigkeiten hatte. Das war eine schwierige Zeit für uns. Ich bin sehr 
traurig darüber, dass sie trotz unserer Bemühungen immer noch keine 
angemessene Entschuldigung oder Entschädigung von der japani-
schen Regierung bekommen haben.

Diese Tragödie darf sich nie wiederholen. Aber viele Frauen werden 
auch heute noch im Krieg missbraucht und vergewaltigt. Wir können 
nie mit unserer Arbeit aufhören. Die Errichtung von der Friedenssta-
tue ist natürlich unsere gute Arbeit. Aber ich bin immer noch traurig, 
wenn ich mich an die vier ehemaligen „Trostfrauen“ erinnere, die ich in 
Pjöngjang getroffen habe, und wenn ich daran denke, dass so etwas 
heute immer noch passiert. Ich finde es sehr wichtig, dass man dage-
gen international zusammenarbeitet. Frauen müssen zusammenarbei-
ten, damit keiner mehr im Krieg missbraucht wird. Aber leider passiert 
das immer wieder und wird auch weiterhin passieren. Ich frage mich, 
ob unser Denkmal, die Friedensstatue, schon alles für unser Ziel getan 
hat und ob wir damit zufrieden sind. Sie steht an der Ecke Birkenstra-
ße/Bremer Straße und wir demonstrieren jeden Mittwoch dort. Aber 
warum können wir die japanische Regierung nicht dazu zwingen, sich 
endlich für ihre Vergangenheit zu entschuldigen? Warum ist uns das 
bisher nicht gelungen? Natürlich denken wir an die Friedensstatue. 
Wenn ich an sie denke, denke ich an die vier ehemaligen „Trostfrauen“. 
Ich will etwas tun, um die japanische Regierung zu einer Entschul-
digung zu bewegen, weil ich ihre Hände genommen und ihnen das 

versprochen habe. Seitdem bin ich bis heute aktiv und arbeite auch 
mit anderen Frauen zusammen, damit alle ehemaligen „Trostfrauen“ 
ihre Würde zurückbekommen und so etwas nie wieder passiert. Aber 
was ist mit den Fällen in Ruanda oder Jugoslawien, wo Frauen auch in 
den 1990er Jahren im Krieg vergewaltigt wurden? Wie können Frauen 
zusammenhalten, damit so etwas nicht wieder passiert? Frauenpolitik 
muss stärker werden, damit so etwas nie wieder passiert. Solange das 
nicht der Fall ist, werde ich aktiv bleiben.



40

Ich lebe seit 2004 in Leipzig. Davor habe ich zwölf Jahre lang für 
meine Schulzeit in Chemnitz gelebt. An der Universität Leipzig habe 
ich Japanologie studiert und promoviert. Ich hatte das Glück, dort als 
wissenschaftliche Mitarbeiterin weiter bleiben zu können, Lehre und 
Forschung zu betreiben. Das ist der Zusammenhang, in dem mir die 
„Trostfrauen“-Problematik begegnet ist.

Nach Chemnitz bin ich 1992 mit meinen Eltern aus Bulgarien gezogen. 
1991, nach der Wende, haben sie die Entscheidung getroffen, nach 
Deutschland zu ziehen. Ich habe mich auch mit den Hintergründen 
beschäftigt, warum sie nach Deutschland gekommen sind, weil ich das 
gerne selbst wissen wollte. Natürlich hat man eine individuelle Fami-
liengeschichte, die man so in der Familie hört, aber wenn man sich 
mit der allgemeinen Geschichte beschäftigt, stellt man fest, dass man 
auch ein Teil von einer Bewegung oder von größeren, strukturellen 
historischen Ereignissen sein kann. Ich habe dann herausgefunden, 
dass nach offiziellen Zahlen 250.000 Menschen zwischen 1990 und 
1992 aus Bulgarien ausgewandert sind, viele davon nach Deutschland, 
nach Österreich und in andere Länder in Westeuropa. Damals, vor der 
Wende, gab es neun Millionen Einwohner in Bulgarien und heute gibt 
es unter sieben Millionen. Bulgarien ist wirklich ein Land, das sehr stark 
mit Emigration zu kämpfen hat. Viele Leute, gerade die, die wirklich 
gut ausgebildet sind, gehen weg, weil sie im Ausland bessere Chancen 
haben. Das ist auch meine Familiengeschichte, dass wir ein Teil der 
großen Bewegung und der vielen Auswanderer*innen sind.

Ich habe mir schon oft in meinem Leben die Frage gestellt, wer ich bin. 
Als ich nach Deutschland gekommen bin, war ich sechs Jahre alt. Ich 

Wissenschaftliche Mitarbeiterin
für Japanologie an der Universität Leipzig

Dorothea 
MLADENOVA



42 43

kam noch für ein paar Monate in den Kindergarten, da hab ich nichts 
verstanden. Ich konnte da noch kein Deutsch und habe dort auch nicht 
so viel gelernt. Ich hatte dann das Glück, dass ich ein paar nette ältere 
Nachbarn hatte, die ich „meine deutschen Großeltern“ nenne, mit 
ihnen habe ich dann Deutsch gelernt. Dann bin ich direkt eingeschult 
worden und da konnte ich auch noch nicht so richtig Deutsch, aber 
innerhalb von zwei Jahren habe ich es so gut gelernt, dass ich dann 
auch keinen Akzent mehr hatte und fließend sprechen konnte. Mir 
gelang dadurch das „Passing“ [Durchgehen] als Deutsche. Das Wort 
kommt aus dem LGBT-Bereich und ich finde es sehr praktisch, um das 
zu beschreiben. Als Kind war es mir immer wichtig, dass es nicht auf-
fällt, dass ich Ausländerin bin. Das kann man jetzt aus der Retrospektive 
natürlich sehr problematisch betrachten. Aber man merkt schon, wenn 
man weiß ist und so aussieht wie die „Biodeutschen“, wenn man dann 
auch noch sehr fließend und akzentfrei spricht, dass man Teil der Mehr-
heitsgesellschaft werden kann. Wobei ich diese Kategorien „Mehrheits-
gesellschaft und Minderheiten“ erst viel später kennengelernt habe. 
Ich würde sagen, dass ich schon Teil der Mehrheit bin. Für mich war da-
mals eher die Frage, ob ich eher Deutsche oder Bulgarin bin. Die Frage 
wurde mir auch oft gestellt, vor allem von älteren Bulgarinnen und Bul-
garen. Sie haben immer versucht, meine Identität auf die Nationalität 
zu reduzieren. Sie haben mir auch das Gefühl gegeben, dass es negativ 
ist, wenn man seine Wurzeln vergisst und sich nicht als Bulgarin, son-
dern als Deutsche identifiziert. Ich habe dann immer geantwortet: „Ich 
bin Deutsch-Bulgarin oder Deutsche mit bulgarischen Wurzeln.“ Trotz-
dem war es mir wichtig, mehr über Bulgarien zu lernen, weil ich sechs 
Jahre alt war, als ich nach Deutschland gekommen bin. Deswegen 
habe ich während meines Studiums Bulgaristik als Nebenfach belegt. 
Da habe ich auch gesehen, dass viele Leute mit Migrationshintergrund 

wie ich, die mehr über ihre Wurzeln wissen wollten, da waren, also 
nicht nur in Bulgaristik, sondern auch im Serbokroatisch-Kurs zum Bei-
spiel. Da habe ich mich erst so richtig mit der bulgarischen Geschichte 
auseinandergesetzt.

Früher habe ich es als Kompliment empfunden, wenn mir jemand ge-
sagt hat: „Ach so, es fällt gar nicht auf, dass Sie aus Bulgarien kommen 
oder einen anderen Hintergrund haben!“ Aber inzwischen ärgert mich 
das manchmal. Wenn ich es ihnen nicht explizit sage, dass ich einen 
Migrationshintergrund habe, kommen die Leute nicht von selbst drauf. 
Es gibt auch keine Anzeichen dafür, außer wenn ich etwas über Bulga-
rien erzähle, oder wenn meine Eltern mich anrufen und ich Bulgarisch 
spreche, dann sind die Leute auf einmal ganz überrascht. Sie meinen 
es vielleicht nicht böse, aber am Ende kommt es für mich negativ rüber, 
wenn sie dann sagen: „So ist es ja auch gut! Besser als — “ Sie meinen, 
dass ich besser als die „schlechten Ausländer“ sei. Man wird dann in 
eine Hierarchie gesteckt: Die guten, vorzeigbaren Ausländer, die sich 
integrieren und anpassen, denen man gar nicht anmerkt, dass sie aus 
dem Ausland kommen — ich diene denen dann nur als Negativfolie, um 
sich eigentlich über die „schlechten Ausländer“ aufregen zu können.

Ich habe es überhaupt nicht mitbekommen, dass die erste Friedens-
statue 2011 in Seoul aufgestellt wurde. Ich hatte zu Beginn meines 
Studiums, Mitte der 2000er Jahre, von den „Trostfrauen“ gehört und 
alles darüber gelernt. Damals gab es auch in Japan einen nationalis-
tischen und patriarchalischen Backlash in der Gesellschaft und in den 
Geschichtsschulbüchern. Für mich war damit die Geschichte der „Trost-
frauen“ geklärt, insofern als ich gelernt hatte, dass es diejenigen gibt, 

die eine Entschädigung, eine Entschuldigung und die Aufnahme dieser 
Geschichte in den Geschichtsunterricht fordern, und dass es diejeni-
gen gibt, die sich für eine patriotische Geschichtserziehung einsetzen 
und damit teilweise Erfolg haben. Damit war für mich dieses Thema 
erstmal abgehakt. Ich dachte, ich habe verstanden, was die Parteien 
sind, und mir war nicht bewusst, dass dieser Konflikt immer weiterge-
führt wird. Wir haben uns in der Japanologie an der Universität Leipzig 
immer wieder mit Geschichtsrevisionismus in Ostasien auseinander-
gesetzt. Dabei ging es nicht nur um die „Trostfrauen“-Problematik, 
sondern auch um viele andere Themen, zum Beispiel das Massaker von 
Nanjing. Später, als ich meine Promotion angefangen habe und selbst 
in die Lehre involviert war, habe ich selbst ein Seminar über „Trost-
frauen“ gehalten, das war 2015. In dieser Zeit habe ich mitbekommen, 
dass 2014 beim Comicfestival in Angoulême in Frankreich ein Manga 
[Comic] mit „Trostfrauen“ gezeigt wurde, dass es aber Protest gab, dass 
es nicht gezeigt werden sollte. So habe ich mitgekriegt, dass es immer 
wieder diese Probleme gibt. Dann gab es 2015 auch das Abkommen 
zwischen Japan und Südkorea über „Trostfrauen“. Da habe ich zum ers-
ten Mal von der Friedensstatue gehört und dass das eine unterschwel-
lige Forderung war: „Mit diesem Abkommen von 2015 wird die Ge-
schichte endgültig und unumkehrbar gelöst und deswegen darf nicht 
mehr drüber gesprochen werden und muss auch die Statue entfernt 
werden.“ Aber die Statue ist erst mit der Aichi-Triennale 2019 in Japan 
so richtig in mein Bewusstsein gekommen. Dort sollte die Statue aus-
gestellt werden, aber nur wenige Tage nach der Eröffnung musste der 
Teil der Ausstellung, in dem sie gezeigt wurde, geschlossen werden. 
Man kann da schon von Zensur oder Selbstzensur sprechen, denn es 
gab Terrordrohungen durch „besorgte Bürger*innen“ — man kann auch 
sagen durch Rechte — in Japan, und auch einen kritischen Kommentar 

vom Bürgermeister der Stadt Nagoya, wo die Triennale stattgefunden 
hat. Darüber wurde auch in den deutschen Medien sehr groß berichtet 
und es wurde auch in der Japanologie-Community sehr stark diskutiert. 
Ich war zu der Zeit zufällig in Japan und habe die Triennale besucht, 
konnte die Statue aber nicht sehen.

Deswegen war die Friedensstatue für mich immer eine Statue, von der 
ich gehört und gelesen habe, die ich aber nie sehen konnte. Selbst als 
ich nach Nagoya gefahren bin, war ich da, wo auch die Statue war, aber 
ich konnte sie nicht sehen. Dann habe ich im Sommersemester 2020 
ein Seminar dazu gemacht und mich näher damit beschäftigt, was es 
mit dieser Statue auf sich hat, weil ich mich wirklich gefragt habe, wie 
das so ein großer Streitpunkt sein kann, ob sie gesehen und gezeigt 
werden darf oder nicht. Dabei habe ich die Geschichte der Statue 
recherchiert und festgestellt, dass es diese Statue schon seit 2011 gibt, 
dass es von ihr an die 100 Repliken auf der ganzen Welt gibt, sogar in 
den USA. Von der Berliner Statue habe ich erst erfahren, nachdem sie 
aufgestellt worden war. Sie wurde völlig unter dem Radar der Medien 
hier in Berlin aufgestellt. Ich wusste auch nichts davon und habe dann 
aber die Reaktion des Bezirksamts Mitte gesehen, dass die Statue nur 
eine Woche nach der Aufstellung wieder abgerissen werden sollte. 
Dabei habe ich mich natürlich an die Aichi-Triennale erinnert und ich 
fand, dass sich mit dieser Statue die Geschichte immer wiederholt. 
Dabei wusste ich schon, dass die Problematik so komplex ist und in 
der deutschen Medienöffentlichkeit nicht bekannt ist. Also wollte ich 
etwas dazu schreiben, um das zu erklären, und habe in der Kolumne 
auf unserer Japanologie-Website erklärt, was es eigentlich mit dieser 
Statue auf sich hat, woher sie kommt und warum es diesen Konflikt 
gibt. Das wurde anscheinend gelesen, denn ich habe Anrufe und E-



44 45

Mails von den Medien bekommen, die mehr darüber wissen wollten. 
Da hat mir geholfen, dass ich für mein Seminar zu diesem Thema schon 
einiges ausgearbeitet hatte, und so konnte ich innerhalb weniger Tage 
dazu etwas schreiben und hochladen.

Ich kann mich leider nicht mehr daran erinnern, wie ich mich gefühlt 
habe, als ich zum ersten Mal die Geschichte der „Trostfrauen“ gehört 
habe. Ich sehe das jetzt immer bei Leuten, die etwa auch durch meine 
Seminare zum ersten Mal davon hören. Ich vergesse immer, dass die 
Leute diese Geschichte zum ersten Mal hören, und ich sehe in ihren 
Augen, ihren Gesichtern und danach in ihrem Feedback, dass es für sie 
sehr schockierend ist. Heutzutage kommen die Studierenden nach der 
Vorlesung auf einen zu und sagen: „Können Sie das nächste Mal bitte 
eine Triggerwarnung oder eine Inhaltswarnung geben?“ Ich selbst ver-
gesse das immer, weil ich diesen ersten Schock darüber schon über-
wunden und verarbeitet habe, und jetzt ganz offen und geradeheraus 
darüber rede, was da passiert ist. Aber ich vergesse immer, dass es für 
Leute, die das zum ersten Mal hören, auch traumatisierend oder retrau-
matisierend sein kann und dass sie erstmal einen Moment brauchen, 
um das zu verarbeiten. Ich erinnere mich noch, dass ich damals im 
Studium, als wir das Thema im Unterricht hatten, auf einen Roman von 
Nora Okja Keller gestoßen bin, „Die Trostfrau“. Das fand ich sehr schön 
zu lesen. Wenn man das für sich allein zu Hause liest und dabei emotio-
nal wird, dann kann man in Ruhe weinen. Aber wenn man das im Semi-
nar hört, dann muss man sich zusammenreißen und kann das nicht so-
fort rauslassen, auch wenn man emotional wird. Ich fand es damals gut, 
das im Buch zu lesen, aus der Perspektive der Tochter, die das von ihrer 
Mutter erfährt, dass sie eine „Trostfrau“ war und von Dämonen verfolgt 

wird. Deswegen weiß ich nicht mehr genau, wie ich damals darauf 
reagiert habe. Aber natürlich hat man als Frau ein besonderes Gefühl 
für die Geschichte der „Trostfrauen“. Schon als Mädchen hört man viel 
über die Gefahr, von Männern weggeholt zu werden oder dass man 
nicht mit jemandem ins Auto einsteigen soll. Wenn man allein zur Schu-
le geschickt wird, wird einem das als Mädchen immer gesagt: „Geh 
nicht mit jemandem mit, der dir Süßigkeiten anbietet, steig auf keinen 
Fall mit jemandem ins Auto.“ Dann wächst man schon mit dieser Angst 
auf, dass da draußen Leute sind, die es potentiell auf einen abgese-
hen haben. Man hat natürlich immer ein bisschen Angst, auch nur das 
Haus zu verlassen. Ich verstehe schon, warum Eltern das machen und 
ich würde das wahrscheinlich meinem Kind auch aus Angst einbläuen, 
zumindest eine gesunde Distanz zu fremden Menschen zu haben. Aber 
natürlich ist die Angst da und deswegen reagiert man, glaube ich als 
Frau, auf Geschichten, in denen es um sexualisierte Gewalt geht, auf 
einer körperlichen Ebene sofort über die Emotionen.

Ich habe schon gesagt, dass ich das Thema schon seit meinem Studium 
kenne. Ich hatte damals den Eindruck, dass eigentlich alles gesagt ist, 
was es dazu zu sagen gibt. In der Wissenschaft sollte man nicht im-
mer wieder das Gleiche schreiben, sondern etwas Neues hinzufügen. 
Für mich ist diese Statue in Berlin ein neuer Aspekt, weil sie den Dis-
kurs noch einmal komplett geändert hat, weil auch andere Leute mit 
ihr in Berührung kommen und auch ihre eigenen Geschichten mit-
bringen. Das finde ich interessant an der Friedensstatue in Berlin. Ich 
habe gemerkt, dass alle einen eigenen Zugang aus ihrem konkreten 
Kontext heraus haben, wie die „Omas gegen Rechts“, die regelmäßig 
Mahnwachen an ihr abhalten. Im Stadtteil Berlin-Moabit gibt es eine 
ganz bestimmte Bevölkerungsstruktur. Es geht wirklich um die lokalen 

Anwohner*innen, was sie mit der Statue machen, welche Bedeutungen 
sie damit verbinden und wie die Statue an diesem konkreten lokalen 
Ort wirkt. Das ist es, was mich interessiert und was ich herausfinden 
möchte: Was die Motivation der Leute ist, sich mit der Statue zu be-
schäftigen, regelmäßig an die Statue zu gehen, zum Beispiel um dort 
zu singen, um Aktionen zu planen, um die Blumen zu gießen oder 
hinzustellen. Das sieht man auch an den anderen Orten auf der ganzen 
Welt, wo es eine Friedensstatue gibt, dass man ihr eine Mütze oder 
einen Schal aufsetzt, dass man ihr Schuhe gibt oder dass man Blumen 
hinlegt. Die Leute interagieren mit ihr und mich interessiert, warum 
sie das tun. Was ich an der Statue noch interessant finde, ist: Dadurch, 
dass es auf der ganzen Welt ihre Repliken gibt, kann man immer dort, 
wo die Statue steht, viel über den lokalen Kontext lernen. Es gibt zum 
Beispiel eine Friedensstatue in Glendale und ein anderes „Trostfrauen“-
Denkmal in San Francisco in den USA. Das sind jeweils ganz andere 
lokale Kontexte, wie diese Statuen aufgestellt wurden. Für mich sind 
das alles zusammenhängende oder vergleichbare Geschichten, ohne 
sie gleichzusetzen. Ich finde es einfach interessant zu sehen, was die 
unterschiedlichen Communities mit der Statue verbinden.

Für die Minderheiten ist die Friedensstatue sehr symbolisch, weil sie 
dafür steht, dass jetzt immer mehr geschaut wird, wie deutsche Ge-
schichte in Denkmäler gegossen wird, was eigentlich deutsche Ge-
schichte ist und welche Geschichte Teil Deutschlands ist und welche 
nicht. Das hängt wiederum damit zusammen, welche Menschen als Teil 
Deutschlands angesehen werden und welche nicht. Ich zum Beispiel 
sehe mich als Teil Deutschlands und auch als Deutsche mit bulgari-
schem Hintergrund. Das hängt natürlich von den Leuten ab, inwieweit 

sie sich als Teil Deutschlands sehen. Es hängt aber auch davon ab, ob 
sie von der Mehrheitsgesellschaft oder vom Rest der Gesellschaft ver-
mittelt bekommen, dass sie auch Teil Deutschlands sind. Deswegen fin-
de ich es interessant zu beobachten, welche Denkmäler man im öffent-
lichen Raum aufstellt, welche Geschichten und Menschen man als Teil 
Deutschlands sieht. Natürlich trägt die Friedensstatue eine koreanische 
Tracht. Man könnte jetzt sagen, dass sie ein Denkmal für die koreani-
sche Community in Deutschland und für ihre Geschichte und Geschich-
ten ist. Aber das greift zu kurz. Ich würde das noch weiter fassen, dass 
die Statue für einen Moment innerhalb unserer Erinnerungskultur steht, 
in dem mehr Geschichten von Menschen mit Migrationshintergrund 
und von postmigrantischen Menschen in den öffentlichen Raum kom-
men, mehr darüber gesprochen und gewusst wird, dass sich auch mehr 
Leute, die nicht aus der Community kommen, damit beschäftigen und 
dass sich diese Leute auch alle miteinander beschäftigen. Für mich ist 
es immer wichtig, dass es nicht nur so auf nationale Kontexte reduziert 
wird, sondern dass man dieses Transnationale pflegt. Sie ist nicht nur 
eine Statue für die koreanischen „Trostfrauen“. Sie trägt vielleicht die 
koreanische Tracht, aber es gab „Trostfrauen“ aus vielen anderen Län-
dern und ich finde, dass man durch den leeren Stuhl neben ihr durch-
aus imaginieren kann, dass Frauen aus anderen nationalen Kontexten 
dort Platz nehmen können, sowohl welche, die „Trostfrauen“ waren, als 
auch andere, die vielleicht andere Erfahrungen mit sexualisierter Ge-
walt im Krieg gemacht haben. Ich denke, dass die Statue ihnen diesen 
offenen Raum bietet. Das ist die Bedeutung, die ich mit der Statue 
verbinde — was nicht heißt, dass nicht noch weitere Denkmäler im 
öffentlichen Raum aufgestellt werden sollten und dass es wirklich eine 
Debatte darüber geben muss, welche Denkmäler man haben und be-
halten will oder ob man manche Denkmäler nicht sogar ersetzen sollte. 



46 47

Allerdings bin ich auch nicht dafür, alle paar Jahrzehnte alle Denkmäler 
abzureißen, weil es jetzt ideologisch nicht mehr passt. Man muss die 
Geschichte schon aufbewahren, damit man darüber sprechen kann, 
was passiert ist, und auch über die Gewalt, die passiert ist.

Was ich auf jeden Fall an der „Trostfrauen“-Problematik interessant 
finde und weswegen ich finde, dass sie auf jeden Fall weiterhin in den 
Unterricht gehört, ist, dass die Studierenden an der Problematik und 
an der Geschichte wirklich großes Interesse zeigen. Das Spannende 
daran ist erstens die Aktualität des Themas. Es gibt immer wieder neue 
Ereignisse, sodass die Geschichte der „Trostfrauen“ und ihrer Bewe-
gung immer weiter wächst. Man könnte denken, dass alles 1945 vorbei 
gewesen wäre und dass es sich um eine Geschichte handelt, die bald 
80 Jahre zurückliegt. Aber das stimmt nicht. Die Geschichte geht bei 
den „Trostfrauen“ über die Jahrzehnte hinweg weiter, und verstärkt vor 
allem seit Anfang der 1990er Jahre, als sich die Bewegung gegründet 
hat. Für mich ist diese „Trostfrauen“-Bewegung ein mindestens genau-
so großer historischer Aspekt, den ich auch gerne unterrichte, wie die 
Geschichte selbst, d.h. das historische System der „Troststationen“. 
Das System muss man natürlich auch erklären, wie sich das zugetra-
gen hat: Wer wo „rekrutiert“ wurde, wie das aufgebaut wurde, wie das 
ideologisch legitimiert wurde usw. Ich finde die Bewegung und dieses 
Empowerment der ehemaligen „Trostfrauen“ seit den 1990er Jahren, 
die jetzt weitergeht, total spannend. Die Aktualität der Thematik macht 
sie so interessant für den Unterricht und auch für die Erinnerungskul-
tur, weil die ehemaligen „Trostfrauen“ in ihren eigenen Gesellschaften 
einen Wandel in der Debatte herbeigeführt haben. Sie haben sehr 
viel erreicht und das ist natürlich auch für feministische Bewegungen 

sehr interessant zu studieren, wie sie das gemacht haben. Es gibt auch 
immer mehr Filmbiographien und Dokumentarfilme über die einzelnen 
Aktivistinnen. Sie sind total spannende, starke und aktive Frauen, die 
sich nicht unterkriegen lassen, die immer wieder aufstehen, die ihre 
Meinung sagen und protestieren. Das ist das eine, was ich interessant 
finde. Das zweite ist die Transnationalität. Ich habe schon gesagt, wo 
eine Friedensstatue steht, gibt es immer eine Bewegung, in der man 
sich dafür eingesetzt hat, dass sie errichtet wird. Die Aktivistinnen und 
Aktivisten kommunizieren miteinander und für sie sind diese national-
staatlichen Grenzen gar nicht so wichtig, sondern sie überwinden diese 
Grenzen tagtäglich in ihrer Arbeit und in der Bewegung. Zum Beispiel 
hier in Berlin ist die AG „Trostfrauen“ selbst total transnational, multi-
national und vernetzt sich auch mit anderen Vereinen, die ganz andere 
ethnische und kulturelle Hintergründe haben. Das dritte ist natürlich 
der feministische Aspekt, d.h. dass die Statue und die ehemaligen 
„Trostfrauen“ selbst eine grundsätzliche Kritik am Patriarchat üben, 
indem sie sagen, dass der Nationalstaat an sich ein Konzept ist, das 
zu Kriegen führt, dass Kriege dann wiederum zu sexualisierter Gewalt 
gegen Frauen und Minderheiten führen. Sie zeigen also wie diese Din-
ge — Nationalstaat, Krieg, sexualisierte Gewalt — zusammenhängen und 
dass sexualisierte Gewalt im Krieg eben keine Ausnahme ist, sondern 
Teil des Systems. Ich finde, dass die Geschichte der „Trostfrauen“ da-
rauf sehr aufmerksam macht und dass es wirklich das Verdienst der Ak-
tivist*innen ist, dieses Problem in die Öffentlichkeit gebracht zu haben.

Ich mache neben meiner wissenschaftlichen Arbeit auch Stadtführun-
gen in Leipzig. Dabei muss man sich immer damit beschäftigen, was 
das für ein Denkmal ist und wer das gebaut hat. Ich finde, dass man 

im Stadtraum sehr viel sieht. Das kann ein Denkmal für einen Kolo-
nialherren sein oder, vielleicht ein konkretes Beispiel aus Leipzig, das 
Clara-Zetkin-Denkmal, das an der Stelle aufgestellt wurde, wo früher 
ein Bismarck-Denkmal war. Für mich ist es wichtig, wenn ich mir für die 
Stadtführung ein Konzept überlege, wie ich die Geschichte erzählen 
will, zunächst unsere heutige Gesellschaft zu reflektieren und ein biss-
chen in die Zukunft zu schauen, wie man die Gesellschaft haben will 
und dass man da auch Geschichten hat, die aktuelle Debatten wider-
spiegeln. Vielleicht kann ich das noch etwas anders erklären. Was ich 
gut finde an den Aktivitäten von Vereinen wie dem Korea-Verband in 
Berlin und vergleichbaren Vereinen in Leipzig, ist, dass sie einen Ort 
der Begegnung für verschiedene Leute schaffen, die in dem jeweiligen 
Bezirk leben, die hier in diese Realität hineingeworfen werden, damit 
sie dort miteinander reden, sich kennenlernen und ein friedliches Mit-
einander pflegen können. Das mag jetzt wie eine ganz banale Zukunfts-
vision klingen: ein friedliches Miteinander, in dem man merkt, dass 
es Menschen mit unterschiedlichen Herkünften, Religionen und Haut-
farben gibt. Sie mögen unterschiedlich sein, aber was sie gemeinsam 
haben, ist, dass sie jetzt diesen Ort teilen, dass sie an diesem Ort leben. 
Diese nachbarschaftliche, dörfliche oder städtische Gemeinschaft ist 
eben nicht über Jahrhunderte gewachsen, sondern die muss man erst 
aufbauen. Dabei kommen immer wieder neue Leute dazu und andere 
gehen weg. Ich finde es wichtig, dass man solche Orte hat, in denen 
man diese Gemeinschaft aktiv aufbaut, weil man sich eben nicht darauf 
verlassen kann, dass sie über Jahrzehnte und Jahrhunderte gewachsen 
ist und dass die Bewohner nur die Nachkommen von denjenigen sind, 
die schon vor vier Generationen hierher gezogen sind. Es gibt eben 
Leute, auch bei meinen Stadtführungen zum Beispiel, die an Orten 
leben, wo seit vielen Generationen — fünf, sechs oder sieben Genera-

tionen — dieselben Leute, also deren Nachkommen leben. Wenn solche 
Leute auf meine Stadtführungen kommen und ich führe sie dann an 
Orten entlang, wo es Zuzug gibt und Menschen unterschiedlicher Her-
kunft leben, die es irgendwie gemeinsam geschafft haben, ein gutes 
Zusammenleben zu organisieren, ohne sich gegenseitig zu terrorisie-
ren oder zu bekämpfen, dann sehen sie, dass es funktionieren kann, 
wenn man sich gemeinsam Mühe gibt. Es ist für mich wichtig, dass man 
diese Debatten führen kann und dass es Orte gibt, an denen man Ge-
meinschaft und Gemeinschaftsgefühl entwickeln kann, dass es eine Art 
und Weise gibt, ein Gemeinschaftsgefühl aufzubauen, das eben nicht 
darauf basiert, bestimmte Gruppen auszuschließen.

Wenn es Konflikte gibt, ist es sehr wichtig, sie miteinander auszudisku-
tieren. Ich finde, dass friedliches Zusammenleben nicht bedeutet, dass 
alle in Harmonie sind und alle Probleme unter den Teppich kehren, 
sondern dass man wirklich Orte und Gelegenheiten hat, um Konflikte 
miteinander zu lösen. Anhänger völkischer Ideologien denken zum 
Beispiel: „Wenn wir nur innerhalb unserer völkischen Gemeinschaft 
zusammenleben, dann gibt es überhaupt keine Probleme, weil wir alle 
die gleichen Werte haben.“ Als ob man nur auf der Grundlage, dass 
man die gleiche Herkunft hat, automatisch zu allem die gleiche Mei-
nung hätte und es dann überhaupt keine Konflikte gäbe. Aber diese 
Vorstellung von Konfliktfreiheit ist eine Utopie und stimmt auch einfach 
nicht. Ich suche mir natürlich die Leute, mit denen ich gerne meine 
Freizeit verbringe, danach aus, dass wir ungefähr ähnliche Werte und 
Vorstellungen davon haben, wie die Welt funktionieren sollte. Aber ich 
suche mir die Leute ganz bestimmt nicht nach ihrer Herkunft aus. Ich 
organisiere mich zum Beispiel nicht in „der“ bulgarischen Community 
— so etwas gibt es eigentlich auch gar nicht, weil ich schon relativ am 



48 49

Anfang festgestellt habe, wenn man sich nur innerhalb seiner natio-
nalen Community organisiert, dann sind da auch blöde Leute dabei, 
mit denen man nichts anfangen kann. Für mich ist es zum Beispiel ein 
Problem, wenn da Leute dabei sind, die total rechts und nationalistisch 
sind, ich kann mit denen dann nicht so viel anfangen. Ich muss nicht 
nur auf Grund der Herkunft mit bestimmten Leuten rumhängen, etwa 
nur weil sie Bulgaren sind; genauso wie ich im Ausland nicht nur mit 
Deutschen rumhängen möchte, nur weil wir einfach aus dem gleichen 
Land kommen.

Ich finde es immer interessant, Leute aus anderen Ländern zu treffen, 
die dann überraschenderweise meine Werte teilen. Man denkt gerne 
mal, dass Leute aus anderen Ländern zwingend andere Werte haben 
müssen, zum Beispiel gibt es so eine Vorstellung, dass alle Länder 
außerhalb Deutschlands oder Europas Frauen unterdrücken würden. 
Ich bin mit einem Inder verheiratet und am Anfang haben mich einige 
gefragt, wie es für mich da so ist, weil doch Inder ihre Frauen unterdrü-
cken würden. Wenn das so wäre, hätte ich ihn nicht geheiratet. Außer-
dem gibt es in Indien genauso wie hier eine feministische Bewegung 
und eine Menschenrechtsdebatte. Wenn es dort Menschenrechtsver-
letzungen, frauenverachtende Aktionen und Aktivitäten gibt, werden 
diese genauso gesellschaftlich verurteilt, wie ich das von meinem Wer-
tekanon her wünschen würde. Man kann es daher nicht an der Herkunft 
festmachen, welche Werte und Vorstellungen Leute haben.

Ehemaliger Professorin
für Japanologie an der Universität Leipzig

Steffi
RICHTER

Ich war bis September 2022 Professorin für Japanologie an der Uni-
versität Leipzig, bin seit Oktober dieses Jahres im Ruhestand und lebe 
in Berlin. Ich bin nicht in Berlin geboren, sondern in Leipzig, wo meine 
verstorbenen Eltern gelebt haben, wo mein Bruder heute noch lebt 
und wo ich selbst bis 1974 gelebt habe. Das heißt, ich komme aus der 
DDR, oder wie man heute sagt, ich bin Ostdeutsche.

Ich habe in Moskau studiert und bin nach dem Studium nach Berlin 
gegangen, um an der Humboldt-Universität Assistentin zu werden, 
allerdings nicht in dem Fach, in dem ich eigentlich studiert habe, näm-
lich Philosophie, sondern Japanologie. Das war typisch für die DDR, 
dass wir nach dem dritten Studienjahr Gespräche mit dem Ministerium 
für das Hoch- und Fachschulwesen hatten und gefragt wurden, was 
wir in Zukunft machen wollen oder wohin man uns in Zukunft schicken 
will. Damals wurde ich gefragt, ob ich als zukünftige Philosophin Lust 
hätte, japanische Philosophie zu machen. Das war ein überraschendes 
Angebot, das ich mit großer Freude angenommen habe, weil mein 
Mann — wir waren damals schon verheiratet — auch etwas mit Japan zu 
tun hatte. Letztlich war dieses ehrenvolle Angebot entscheidend für 
mein Leben. Wenn ich an ein normales philosophisches Institut gegan-
gen wäre, hätte ich das Jahr 1990 als Wissenschaftlerin wahrscheinlich 
nicht überlebt, weil viele philosophische Institute damals weitgehend 
abgewickelt wurden. Aber in der Japanologie konnte ich auch nach 
1989 weiterarbeiten. Ich war 1982 und 1983 zum ersten Mal in Japan, 
aber vor allem nach der Wende immer wieder für längere Zeit dort und 
konnte meine wissenschaftliche Qualifikation weiter ausbauen. Mitte 
der 1990er Jahre hatte ich die Möglichkeit, mich auf eine Professur an 
der Universität Leipzig zu bewerben, die nach der Wende umstruktu-



51

riert worden war und einen neuen Studiengang Japanologie einge-
richtet hatte. Zum Glück wurde ich dort zur Professorin für Japanologie 
berufen, aber ich war natürlich auch fleißig. Es war harte Arbeit und ich 
musste etwas Neues aufbauen. Aber es war einfach eine tolle Gelegen-
heit, selbst etwas aufbauen zu können. Ich war also von 1996 bis 2022 
dort Professorin und hatte eine gute Zeit.

Die Ostdeutschen sind eigentlich erst nach 1989 als „Ostdeutsche“ 
erfunden worden. In der DDR hat sich niemand als „Ostdeutscher“ 
bezeichnet. Wir waren damals DDR-Bürger oder eben Leipziger. Aus 
dieser Perspektive ist das ein noch viel wichtigeres Thema für mich 
und für viele andere, auch für meine Freundinnen und Freunde, Kol-
leginnen und Kollegen. Wir mussten nach 1989 schlicht und ergrei-
fend ein neues System lernen. Insofern betrachte ich diese Zeit nach 
1989 bis zu meiner Rückkehr nach Leipzig als eine sehr schwierige 
und komplizierte Zeit. Es war schwierig, dieses neue System kennen 
zu lernen, einschließlich des Bildungssystems, des Rechtssystems, 
des Wirtschaftssystems und des sich verändernden Alltags. Aber ich 
empfinde es heute als einen großen Reichtum, diese beiden Systeme 
in mir zu haben, sie nicht nur miteinander vergleichen zu können und 
zu müssen, Positives und Negatives für mich zu überdenken, sondern 
dadurch auch eine Flexibilität und Kommunikationsfähigkeit heraus-
gebildet zu haben. Ich glaube, die Neugier ist bei mir größer als bei 
manchen Westdeutschen gegenüber der DDR und insofern ist es ein 
Reichtum, diese „Ostdeutsche“ zu sein und in beiden Systemen auf-
gewachsen zu sein, nicht nur in der Wissenschaft, sondern generell. Bei 
mir kommt noch etwas hinzu: Der Gegenstand meiner Wissenschaft, 
nämlich Japan, der schon in der DDR dazu geführt hat, die eigene 
Kultur von außen zu betrachten. Das war aber nicht einfach, sowohl 

die Sprache als auch die Geschichte und andere Dinge wie Habitus 
oder Mentalität von Japan zu lernen. Dann kam nach der Wende ein 
doppelter Bruch, und ich habe damals den Vereinigungsprozess als 
„Ostdeutsche“ in Fernost beobachtet und mitverfolgt. Menschen wie 
ich und meine Freunde aus meiner Generation, die in der Wissenschaft 
geblieben sind, sind eine ganz besondere Generation, die das gelernt 
hat, nicht einfach eine Identität zu haben, sondern sich mit bestimmten 
Dingen zu identifizieren und sich gegebenenfalls auch zu korrigieren 
und für Neues immer offen zu sein, ohne beliebig zu werden. Das ist 
ein Reichtum, von dem ich das Glück hatte, ihn ausbilden zu können, 
und den meine Generation erlebt hat. Ich war zur Wende ungefähr 33 
Jahre alt und hatte bereits meine Doktorarbeit geschrieben. Also war 
ich schon „reif“ und viele meiner Freunde und Kollegen auch. Aber von 
meiner Generation haben, wenn überhaupt, 20 Prozent in der Wissen-
schaft überlebt. Alle anderen mussten die Wissenschaft aufgeben und 
sich etwas Neues suchen. In dieser Krise sich mit den anderen zu befas-
sen, sowohl mit Japan als auch mit dem neuen System, und das in der 
Wissenschaft immer reflexiv begleiten zu können, das hat mich zu dem 
gemacht, was ich heute bin, nämlich kritisch zu begleiten, weder aus 
Nostalgie gegenüber der DDR noch aus besonderer Euphorie gegen-
über dem Neuen, sondern kritisch abzuwägen, was das alles bedeutet 
und wohin unsere Gesellschaft geht.

Anfang der 2000er Jahre hatte ich mit zwei Kollegen ein Forschungs-
projekt an der Universität Leipzig. Es ging um Geschichtsrevisionismus 
in Ostasien, also nicht nur in Japan, sondern auch in China, Südkorea 
und Taiwan. Da hatten wir leider ein ganzes Feld von problematischen 
Themen wie den Zweiten Weltkrieg, die Zwangsarbeit und die Tribuna-



52 53

le danach. Dann bin ich zur Geschichtsschreibung gekommen, auch zur 
Anerkennung von Kriegsverbrechen und zur sogenannten Vergangen-
heitsbewältigung, was die koloniale Vergangenheit und Moderne sind, 
warum es in Japan auf offizieller Ebene so schwierig ist, sich damit 
auseinanderzusetzen. Diese Fragen beziehen sich vor allem auf Korea. 
Dazu gehört natürlich auch die „Zwangsprostitution“, die Sexsklaverei. 
Im Projekt hatte ich eine koreanische Kollegin, die sich speziell mit der 
Problematik der militärischen „Trostfrauen“ befasst hat. Das war auch 
das zentrale Problem der Geschichtsdarstellung in den japanischen 
Schulbüchern, also das „Kyōkashō Mondai“ [Textbuchproblematik], 
und diese Frage war schon in den 1990er Jahren vor allem als wissen-
schaftliches Problem brennend. Im Projekt haben wir weiter daran ge-
arbeitet und es spielt immer wieder eine Rolle. Ich habe Texte darüber 
geschrieben, wie das Problem in den Schulbüchern dargestellt wird, 
wie es in der Geschichtswissenschaft aufgearbeitet wird. Ich bin auch 
mit den ganz berühmten Historiker*innen in Berührung gekommen 
und habe deren Bücher gelesen. Sie haben schon sehr früh darüber 
geforscht und aufgezeigt, warum die Geschichte der „Zwangsprostitu-
tion“ so behandelt wird, als hätte es sie nie gegeben, und warum sie 
geleugnet wird. In den 2010er Jahren, 2015 oder 2016 oder so, bin 
ich mit den konkreten Aktivistinnen und Aktivisten in Südkorea und in 
Japan in Berührung gekommen, die sich damals für die noch Überle-
benden der ehemaligen „Trostfrauen“ eingesetzt haben. Sie haben sich 
auch dafür eingesetzt, es zu erreichen, dass die japanische Regierung 
sich entschuldigt und diese Vergangenheit anerkennt, dass die ehe-
maligen „Trostfrauen“ in der Gesellschaft rehabilitiert werden und auch 
materielle Unterstützung bekommen. Das große Erlebnis für mich war 
einige Jahre später, als die Friedensstatue in Berlin aufgestellt wurde. 
Der Korea-Verband ist mit dem Künstlerpaar KIM Eun-sung und KIM 

Seo-kyung in Verbindung gekommen, sie haben eine Friedensstatue 
für Berlin zur Verfügung gestellt, und dann haben die japanische Bot-
schaft und Regierung unverschämt behauptet, das darf nicht sein, das 
geht uns in Berlin nichts an, das ist ein Problem zwischen Japan und 
Korea. Das ist die konkrete Auseinandersetzung in Berlin.

Mit dieser Problematik hat sich mein Interesse von der Ebene des 
allgemeinen Geschichtsrevisionismus auf die Frage verlagert, was 
die Friedensstatue ganz konkret mit Berlin zu tun hat. Es ist ein Pro-
blem, das einerseits ein asiatisches ist, das andererseits immer mehr 
zu einem globalen wird, nämlich Krieg und sexuelle Gewalt. Erst an 
diesem Punkt habe ich meinen eigenen Horizont in diese Richtung 
geöffnet, also vom Nationalen und Ostasiatischen zum Globalen und 
gleichzeitig zur oben genannten Frage. Konkreter gesagt, was man mit 
dieser Statue in Berlin erreichen kann, indem sich der mutige Korea-
Verband, die AG „Trostfrauen“, die Aktivistinnen und Aktivisten darum 
bemühen, der Einmischung der japanischen Botschaft und Regierung 
in diese Angelegenheit entgegenzutreten und dafür zu kämpfen. Das 
war für mich eine ganz neue Dimension, die mich dazu gebracht hat. 
Ich würde sagen, dass ich selbst eher keine Aktivistin bin, obwohl ich 
auch mit den Aktivistinnen und Aktivisten auf Demos gehe, bei ihren 
Veranstaltungen war und das gerne gemacht habe. Ich sehe mich als 
eine aktive Wissenschaftlerin, die diese Bewegung durch ihre Be-
schäftigung unterstützt, und das ist ein inneres Bedürfnis von mir. Das 
hat mit meinem kritischen Geist in der Wissenschaft zu tun, der auch 
sichtbar wird, wenn man sich anschaut, über welche Themen ich ge-
schrieben habe. In meinem allerletzten Semester in Leipzig kam das 
Ereignis dazu, dass wir uns das kleine mobile „Friedensmädchen“ (eine 
andere Version der Friedensstatue) nach Leipzig geholt, damit ein 

ganzes Semester verbracht und in den Seminaren mit den Studieren-
den darüber nachgedacht haben, was die „Trostfrauen“ sind, was damit 
historisch geschehen ist, also was das für ein historisches Problem ist 
und was seit den 1990er Jahren geschieht. Wir haben das nicht nur mit 
Studierenden der Japanologie gemacht, sondern wir haben Studie-
rende der Theaterwissenschaft dazu geholt, die plötzlich noch einen 
neuen Aspekt eingebracht haben. Nämlich, sie haben auf die Körper-
lichkeit und Materialität der Statue aufmerksam gemacht, und mir 
auch die Augen dafür geöffnet, dass wir nicht nur mit der Statue etwas 
machen, sondern wenn wir mit ihr über die Straße gehen, wenn wir sie 
ins Seminargebäude mitnehmen, dann schauen andere Leute uns an 
und sie interessieren sich dafür, was das ist. Es gab im Sommer 2022 
ein Frauenfestival auf dem Marktplatz in Leipzig und da sind wir mit der 
Statue hingegangen, wo die Künstlerinnen vom Verein GEDOK in Mit-
teldeutschland uns ihren Stellplatz zur Verfügung gestellt haben. Dort 
haben die Studierenden der Theaterwissenschaft eine Performance 
dafür gemacht. Das war einfach großartig, faszinierend und bunt. So 
haben wir diese Statue nicht nur in Berlin, sondern auch in Leipzig 
lokalisiert. Mein Traum wäre, irgendwann auch in Leipzig eine Friedens-
statue dauerhaft aufstellen zu können und damit zu arbeiten, wie es die 
Aktivistinnen und Aktivisten in Berlin machen. Aber es ist eher unwahr-
scheinlich, dass sich das realisieren lässt. Es gibt in Leipzig im Zentrum 
eine Statue von Wolfgang Mattheuer, einem berühmten Künstler aus 
der Leipziger Schule. Sie heißt „Der Jahrhundertschritt“ und stellt in ih-
rer Bewegung sowohl die nationalsozialistische Vergangenheit als auch 
die proletarische Vergangenheit dar, nämlich die Geschichte des 20. 
Jahrhunderts in dieser Widersprüchlichkeit. Wie gesagt, mein Traum 
wäre, dass auf der Promenade eine Friedensstatue sitzt. Täglich gehen 
Menschen dort vorbei und viele bleiben stehen, um sich die Figur von 

Mattheuer anzuschauen. Wenn eine Friedensstatue noch auf dem Stuhl 
daneben sitzen könnte, wäre das wunderbar. Man muss Träume haben, 
um in der gegenwärtigen Situation weiterarbeiten zu können.

Ich weiß nicht, welche Bedeutung die Friedensstatue für die Mehr-
heitsgesellschaft hat. So wie sie jetzt in Berlin-Moabit ist, hat sie keine 
besonders große Bedeutung. Erst als sie in die Medien gelangt ist, hat 
die japanische Botschaft sich offensichtlich eingemischt, und als der 
Bezirksbürgermeister sie entfernen lassen wollte, ist das Thema in die 
Berliner Zeitungen gekommen. Ich weiß aber nicht, wer diese Artikel 
gelesen hat. Da ist sie ein bisschen bekannt geworden und auch mit 
anderen Themen in Verbindung gebracht worden. Aber die Rolle, 
die sie jetzt in dieser kleinen Community spielt, kann ich nur von dem 
wiedergeben, was ich immer wieder von Nataly, der Vorsitzenden, 
den Mitarbeiter*innen, Akteurinnen und Akteuren im Korea-Verband 
höre. Es ist wunderbar, dass dort mit Kindern aus den Schulen gearbei-
tet wird, dass über die Statue junge Mädchen mit diesen Problemen 
konfrontiert werden, wenn sie Minderheiten aus anderen Kulturen 
oder Migrant*innen sind und diskriminiert werden. Sie sehen hier in 
der Statue etwas, was auch mit ihnen zu tun hat. Solche Aktivitäten 
bereichern auch die Statue und das finde ich einfach großartig. Das 
ist auch der Grund, warum ich mich dafür engagiere und damals auch 
an den Bezirksbürgermeister geschrieben habe, um zu begründen, 
warum die Statue dort bleiben muss. Sie ist ein Objekt, aber auch eine 
Community-Kultur und, wie gesagt, dadurch international, lokal und 
alles zugleich transnational. Das ist das Thema, mit dem wir uns auch 
in der Wissenschaft befassen. Es ist kein Entweder-Oder, sondern es ist 
alles das zusammen und einfach toll. Man muss sich das Museum der 



54 55

Trostfrauen anschauen, was dort an Engagement, an ehrenamtlicher 
Arbeit geleistet wird. Das ist ein Stück ganz konkrete Zivilgesellschaft 
in einer Zeit, in der solches Engagement wichtiger denn je ist. Es wird 
nie ein Thema der Mehrheitsgesellschaft werden, diese Problematik 
der Vergangenheit zwischen Japan und Korea, die natürlich auch in 
der Friedensstatue drinsteckt und die man nicht leugnen kann. Aber 
sie geht weit darüber hinaus und hat mit allen Menschen etwas zu tun, 
die etwas gegen Diskriminierung, Unterdrückung, Hass unternehmen 
wollen. Da steht die Statue in einer Reihe mit vielen anderen Möglich-
keiten auch. Von mir aus könnten in Berlin noch 100 andere Statuen 
stehen. Nicht nur diese Statue, sondern auch welche von anderen 
Künstler*innen, weil das immer wieder von bestimmten Parteien vorge-
schlagen wird. Die Friedensstatue muss nicht die einzige sein, sondern 
sie kann eine von vielen sein.

Eine ideale Gesellschaft ist eine solidarische Gesellschaft der Fürsorge. 
Das ist eine sehr allgemeine Aussage, die aber durch die Aktivitäten 
für und um die Friedensstatue, wie sie die Menschen im Korea-Verband 
durchführen, einen sehr konkreten Ausdruck bekommt. Eine ideale 
Gesellschaft ist also eine Gesellschaft, in der wir uns umeinander küm-
mern und unser Wissen auch praktisch werden lassen. Ich habe viel 
Wissen in meinem Kopf, aber wie kann es gesellschaftlich wirksam wer-
den?  Es macht mir Freude, zu lesen und mir Wissen anzueignen. Aber 
ich will nicht nur selbst Freude daran haben, sondern ich will dieses 
Wissen in mein Alltagsleben integrieren, andere daran teilhaben lassen 
und selbst durch kluge Fragen in Lebensbereiche hineinkommen, die 
ich gar nicht kenne, Vielfalt und Unterschiede kennenlernen und auch 
lernen, damit umzugehen. Das klingt auch sehr allgemein, aber es ist 

schwer zu realisieren. Bertolt Brecht, der berühmte Dramatiker, würde 
sagen: „Das ist das Einfache, das schwer zu machen ist.“ Akzeptanz ist 
wichtig, aber damit meine ich nicht einfach nur „Charity“ oder „Tole-
ranz“. Toleranz ist ein Begriff, der viel gebraucht wird, aber ich mag ihn 
nicht besonders, weil er ein bisschen „von oben herab“ bedeuten kann, 
wie „Ich toleriere dich“ oder „ich bin damit einverstanden, dass du 
hier bist“. Das ist noch nicht auf Augenhöhe und deshalb finde ich das 
Wort „Fürsorge“ besser. Dennoch ist aber auch Toleranz wichtig. Man 
braucht Toleranz in komplexen Gesellschaften. Aber im Umgang mit 
Freunden, Kollegen und anderen Menschen, die mir nahestehen, reicht 
mir dieses Wort nicht. Also wäre mein Ideal ein wirklich offener, ehrli-
cher, durchaus auch streitbarer und freundlicher Umgang miteinander, 
noch einmal: „Das Einfache, das schwer zu verwirklichen ist.“

Mitgründerin der AG „Trostfrauen“
Mitglied der koreanischen Frauengruppe in Deutschland

Young-sook
RIPPEL-CHOI

Ich kam 1966 aus Südkorea und lebe in Berlin. Also bin ich Migrantin. 
Ich habe in Deutschland sehr lange als Krankenschwester gearbeitet 
und bin jetzt Rentnerin. Als ich gearbeitet habe, habe ich angefangen, 
mich mit sozialen Problemen zu beschäftigen.

1977 gab es eine politische Entscheidung, ausländische Kranken-
schwester und -pfleger, die nach Deutschland gekommen waren, um 
hier zu arbeiten, auszuweisen. Das heißt, wir hätten nach Südkorea 
zurückkehren müssen. Dagegen haben wir protestiert, Unterschriften 
gesammelt und sie dem Bundesrat übergeben. Eigentlich sind wir 
in den 1960er Jahren hierher gekommen, weil es in der BRD einen 
Mangel an Krankenpflegepersonal gab. Damals hatte Deutschland 
das Wirtschaftswunder und alles lief sehr gut. Viele junge Deutsche, 
die einen anderen Beruf finden konnten, wollten nicht als Kranken-
schwester und -pfleger arbeiten, weil die Arbeit sehr hart ist. Dann hat 
die Bundesregierung beschlossen, je 10.000 Krankenschwester und 
-pfleger aus Indien, den Philippinen und Südkorea hierher zu holen. 
1966 sind wir als erste Gruppe nach Deutschland gekommen. Jedoch 
weniger als ein Jahrzehnt später, Anfang der 1970er Jahre, kam die 
Weltwirtschaftskrise und damit auch eine kleinere Krise der deutschen 
Wirtschaft. Plötzlich wollten viele junge Leute wieder in diesem Bereich 
arbeiten und man hat angefangen, die Zahl der ausländischen Kran-
kenschwester und -pfleger zu reduzieren. Dagegen haben wir natürlich 
protestiert, weil Deutschland uns gebraucht und hierher geholt hat. Wir 
sind keine Ware, die man holt, wenn man sie benötigt, und die man 
im Paket zurückschickt, wenn man sie nicht mehr braucht. Das war aus 
unserer Sicht kein Menschenrecht. Wir haben gesagt, dass wir keine 
Ausweisung wollen und dass wir nur zurückgehen, wenn wir es selbst 



56 57

wollen. So haben wir 1977 mit dieser Aktion angefangen. In München 
gab es 17 Krankenschwestern, deren Arbeitsverträge nicht verlängert 
wurden und die von Ausweisung oder Abschiebung bedroht waren. 
Also haben wir angefangen, das öffentlich zu machen. Wir haben viele 
Leute informiert und dann über 10.000 Unterschriften gesammelt. 
Wenn man 10.000 Unterschriften sammelt, kann man eine Petition 
beim Bundesrat einreichen. Das haben wir erreicht. Auch im Kranken-
haus, bei der Bundesagentur für Arbeit und überall haben wir die 
Unterschriften abgegeben. Wir haben 1978 auch ein Seminar gemacht, 
wo wir die Presse und alle möglichen Leute eingeladen haben. Dann 
haben sechs oder sieben von elf Landesregierungen in der damaligen 
BRD dem zugestimmt, was wir gefordert haben: Wenn man länger als 
fünf Jahre in Deutschland ist, soll man eine langfristige Aufenthaltser-
laubnis bekommen. Nach acht Jahren haben sie unser Bleiberecht an-
erkannt. Diese Regelung wurde für die Krankenschwestern geschaffen, 
galt aber auch bedingt für die koreanischen Bergarbeiter, die damals 
auch nach Deutschland gekommen sind. Sie mussten nach drei Jahren 
wieder zurück, wenn ihr Vertrag nicht verlängert wurde. Wenn sie aber 
in Deutschland eine koreanische Krankenschwester geheiratet haben, 
bekamen sie auch die gleiche Aufenthaltserlaubnis. Dabei haben wir 
gelernt, dass man etwas schafft, wenn man tut, was man wirklich will. 
Das Wichtigste ist, es gemeinsam zu machen. Mit dieser Lehre haben 
wir 1978 die koreanische Frauengruppe gegründet. Wir haben uns 
auch mit den Arbeiter*innen in Südkorea für ihre Arbeitsrechte solida-
risiert, deren Situation sich nicht so sehr von unserer eigenen unter-
schied, weil sie auch vom Land in die großen Städte kamen, um in den 
Fabriken zu arbeiten. Wir wollten auch in Deutschland auf ihre schlech-
ten Arbeitsbedingungen aufmerksam machen.

Es gab verschiedene Gründe, warum wir hierher gekommen sind, aber 
die meisten wollten mehr Geld verdienen und ihre Familien in Süd-
korea unterstützen. Ich wollte auch meine Mutter unterstützen und 
meinem Bruder das Studium bezahlen, weil wir keinen Vater hatten. 
Das war der erste Grund und der zweite Grund war, dass ich die Welt 
kennenlernen wollte, Europa, seine Literatur, seine Musik usw. Ich hatte 
diese zwei Gründe, aber der wichtigste Grund war immer, Geld zu ver-
dienen. Die meisten koreanischen Krankenschwestern, ich schätze etwa 
80 Prozent, sind aus diesem Grund nach Deutschland gekommen. Aber 
ich habe gleichzeitig nach anderen Möglichkeiten gesucht, zum Bei-
spiel zu studieren oder etwas für mich zu tun. Durch mein Engagement 
für Menschenrechte, Demokratisierung und die Wiedervereinigung 
von Nord- und Südkorea habe ich in Deutschland viel gelernt. Mir ist 
bewusster geworden, dass es auch wichtig ist, etwas für sich selbst 
zu tun. In Südkorea gab es dafür wenig Möglichkeiten. Dann habe ich 
meinen Mann kennengelernt, geheiratet und eine Familie gegründet. 
So ist mein Plan vom Studium „ins Rutschen gekommen“ und ich bin in 
Deutschland geblieben.

Im Jahr 1980 ist in Südkorea der Gwangju-Aufstand (Bürgeraufstand 
gegen die damalige südkoreanische Militärdiktatur und ihre Massa-
ker durch das Militär) ausgebrochen. Ich war dabei mit anderen sehr 
engagiert und aktiv, denn in dieser Zeit, nach dem Kampf gegen die 
Ausweisung, war mein Bewusstsein auf dem Weg der Veränderung. 
Ursprünglich wurde ich in Südkorea sehr antikommunistisch und sehr 
patriarchalisch erzogen, wo Männer immer vorgehen und mein Bruder 
vorrangig studieren durfte. Erst durch das Massaker beim Gwangju-
Aufstand habe ich erfahren, was Demokratie ist und sie sehr wichtig für 



58 59

unser Leben ist, und dass auch Menschenrechte sehr wichtig sind. Als 
ich nach Deutschland kam, gab es auch die 68er-Bewegung, bei der 
es sowohl gegen Krieg als auch um gesellschaftliche Veränderungen 
ging. Das hat auch mein Bewusstsein beeinflusst. So habe ich ange-
fangen, mich in der Gwangju-Demokratisierungsbewegung zu enga-
gieren. Später bin ich auch den Grünen beigetreten und da kam alles 
zusammen: Menschenrechte, Umwelt und all die anderen wichtigen 
Themen, mit denen ich mich beschäftigt habe und auch auseinander-
setzen musste. In den 1980er Jahren haben wir mit in Berlin lebenden 
japanischen Frauen am „Gisaeng Gwangwang“ [Gisaeng-Tourismus] zu-
sammengearbeitet, wo viele japanische Männer nach Südkorea reisten, 
um gegen Geld Sex zu kaufen. Als Erste sagte Frau KIM Hak-sun 1991 
im Fernsehen, dass sie selbst eine „Trostfrau“ gewesen sei. Davor hatte 
ich nur ein wenig über „Trostfrauen“ in der Literatur oder in Romanen 
gelesen. Aber das war schon alles und es gab weder Fakten noch eine 
wirkliche Bewegung. Dazu haben deutsche Frauen und Frauenbewe-
gungen auch angefangen, sich dafür zu interessieren, neben japani-
schen und natürlich koreanischen Frauen. Seit 1992 haben wir uns sehr 
intensiv damit beschäftigt und viele Informationen veröffentlicht. 1993 
haben wir ehemalige „Trostfrauen“ aus den Philippinen, den Nieder-
landen, Süd- und Nordkorea nach Berlin eingeladen und ein großes 
internationales Symposium zu diesem Thema veranstaltet.

Nach dem Problem mit der Ausweisung haben wir uns in der koreani-
schen Frauengruppe auch mit den Themen beschäftigt, warum wir ei-
gentlich nach Deutschland gekommen sind, und ob es wirklich unsere 
freiwillige Entscheidung war. Hat uns Südkorea nach Deutschland ge-
schickt, um Devisen zu verdienen? Wie war die wirtschaftliche, soziale 
und politische Situation in Südkorea, und wie war sie in Deutschland? 

Und warum hat dieses Land uns hierher geholt und aufgenommen? 
Darüber haben wir gemeinsam Workshops gemacht, Bücher gelesen 
und viel diskutiert. Dadurch haben wir ein klares Bild von den Hinter-
gründen unserer Arbeitsmigration bekommen. Gleichzeitig haben 
wir durch den koreanisch-deutschen Kulturkreis an Demonstrationen 
gegen Ausländerhass oder Ausgrenzung von Ausländern teilgenom-
men. Wir haben uns auch mit Fällen gegen Menschenrechte oder Frau-
enrechte in Deutschland beschäftigt. Aber mein größtes Interesse war 
natürlich Südkorea, was dort damals unter der Militärdiktatur passiert 
ist. Vor allem war es mir sehr wichtig, den „Trostfrauen“, die während 
des Krieges gefoltert, diskriminiert und in ihren Menschenrechten ver-
letzt wurden, ihre Würde zurückzugeben. Dafür müssen wir kämpfen, 
bevor alle sterben. Wenn wir es schaffen, wird die nächste Generation 
zweifellos die Scherben auflesen.

Die Friedensstatue ist für uns ein Symbol für „Trostfrauen“, in dem sie 
Gestalt annehmen. Sie wurde vom Künstlerpaar KIM Eun-sung und KIM 
Seo-kyung geschaffen und zunächst nicht in Deutschland, sondern 
2011 in Seoul aufgestellt. Wir haben immer gehofft, eines Tages auch 
hier eine Friedensstatue zu haben. 2020 haben wir diesen Traum end-
lich verwirklicht und das war für mich etwas so Berührendes, das ich 
gar nicht in Worte fassen kann, aber auch eine Mischung aus vielen ver-
schiedenen Gefühlen, wie Traurigkeit und Wut. Vor allem bin ich sehr 
traurig, denn wenn ich die Friedensstatue sehe, denke ich an „Trost-
frauen“, die verschleppt wurden und dieses Leid erfahren mussten. Das 
ist gegen die Menschlichkeit, dass sie das erleiden mussten. Deshalb 
habe ich immer ein gemischtes Gefühl, darunter auch Traurigkeit, wenn 
ich die Friedensstatue sehe. Aber ich denke, das ist nicht nur eine 

Angelegenheit zwischen Japan und Korea, sondern das ist Krieg, der 
immer das Leid von Frauen und Kindern ist. Wenn es den Krieg nicht 
gegeben hätte, wären die Frauen nicht so behandelt worden. Wir müs-
sen gegen Krieg kämpfen und dann können wir dieses Leid endlich 
abschaffen. Als die Friedensstatue in Berlin aufgestellt wurde, dachte 
ich, dass ich mich jeden Tag um sie kümmern muss. Sie ist kein Objekt, 
sondern die Großmütter, die ehemaligen „Trostfrauen“ selbst, die unter 
der Geschichte gelitten haben. Ich bin jede Woche zu ihr gegangen, 
habe sie gepflegt und das ganze Gelände um sie herum gesäubert. 
Dabei habe ich mit Passierenden, Nachbarinnen und Nachbarn gespro-
chen. Durch diese Aktion konnte ich eine Art Weltfrieden erleben, in 
dem alle Menschen sich einig sind, dass sie gemeinsam gegen Kriege 
kämpfen. Vorher habe ich gesagt, dass ich ein gemischtes Gefühl habe, 
aber dazu gehört auch Mut. Durch die Friedensstatue können wir uns 
ein Ziel setzen, dass wir immer für den Frieden kämpfen müssen. Ich 
glaube, wenn man die Friedensstatue sieht oder ihren Hintergrund er-
fährt, dann versteht man auch, in welcher Situation sich die Opfer von 
diesem Krieg befanden. Dann denkt man endlich, dass es überhaupt 
keinen Krieg mehr auf der Welt geben darf. Die Friedensstatue lehrt 
und erinnert uns daran, wie grausam der Krieg war, wie grausam die 
Menschen darunter gelitten haben und wie grausam ihre Menschlich-
keit verletzt wurde. Durch die Friedensstatue habe ich auch viele Frau-
en und Frauenorganisationen persönlich kennengelernt. Ich hoffe, dass 
sie die Frauenbewegungen in Berlin und in ganz Deutschland ermutigt 
und dass sich die Bewegungen dadurch weiterentwickeln.

Ich lebe seit über 50 Jahren in Deutschland, aber ich werde immer 
noch als Ausländerin betrachtet. Diese Ausgrenzung muss abgeschafft 

werden. Alle Menschen müssen gleich behandelt werden, egal wie sie 
aussehen, welchen Hintergrund sie haben oder woher sie kommen, 
damit alle ihre Würde und Rechte bekommen können. Das ist für mich 
eine multikulturelle Gesellschaft. Leider ist Multikulti in Deutschland 
irgendwie nicht gelungen. In den 1980er und 1990er Jahren gab es 
viele Bemühungen in der Gesellschaft, an die ich mich noch erinnere. 
Ich habe mit vielen kulturellen Gruppen zusammengearbeitet, auch in 
der Werkstatt der Kulturen in Berlin-Neukölln, wo Menschen aus 180 
Nationen zusammengekommen sind und sich kulturell betätigt ha-
ben. Aber heute habe ich das Gefühl, dass Deutsche denken, dass sie 
Hauptperson sind und die Hauptkultur beanspruchen, und dass andere 
Nebenpersonen sind, deren Kultur nichts gilt. Sie denken auch, dass 
sie Ausländern und Migranten immer etwas geben müssen und dass 
diese Menschen immer etwas von ihnen lernen müssen. Aber das ist 
keine gleichberechtigte Kulturgesellschaft. Wenn diese Denkweise sich 
nicht ändert, kann es keine vielfältige Kultur geben.



60

Als ich klein war, habe ich oft die ganzen Sommerferien, sowie Weih-
nachten und Ostern immer bei meiner Großmutter in Slowenien ver-
bracht. Früher hatte ich auch deutlich mehr Freunde dort, weil ich in 
Slowenien zur Schule gegangen bin und ein paar Wochen das Gymna-
sium besucht habe. Ich habe jetzt nicht so viele Kontakte zu Personen 
in meinem Alter dort, weil ich viel zu selten da bin. Aber da ich eine 
enge Beziehung zu meiner Mutter habe und wir immer Slowenisch mit-
einander sprechen, fühle ich mich noch sehr mit Slowenien verbunden. 
Ich denke auf jeden Fall, dass ich kollektiv und von außen gesehen zur 
deutschen Mehrheitsgesellschaft passe, weil ich in Deutschland ge-
boren und aufgewachsen bin und weiß bin. Aber es gibt Seiten von 
meiner Identität, die wahrscheinlich nicht als Norm betrachtet werden. 
Ich glaube, die Mehrheitsgesellschaft ist sehr vielschichtig. Je nach 
dem um welches Problem es sich handelt fühlt man sich entweder 
dazugehörig oder nicht. Ich persönlich finde es schwierig, das alleine 
zu bestimmen. Als ich noch in die Schule gegangen bin und andere 
Freundinnen und deren deutsche Eltern besucht habe, habe ich schon 
gemerkt, dass es ziemlich anders war als bei mir zuhause. Manchmal, 
wenn ich mich mit meiner Mutter gestritten habe, hat sie mir gesagt, 
dass ich nicht so sein sollte wie die anderen deutschen „Weiber“. Ich 
habe nicht verstanden, was sie damit meinte. Es hat mich ein wenig 
verwirrt, weil ich natürlich Deutsche bin. Aber ich habe nicht verstan-
den, warum sie gesagt hat, dass ich nicht so deutsch sein soll oder dass 
ich nicht so deutsch werden soll.

Ich arbeite Teilzeit beim Korea Verband und im Museum der Trostfrau-
en. Die restliche Zeit versuche ich, meine eigenen künstlerischen Fähig-
keiten zu verbessern. Eigentlich möchte ich in Richtung 3D-Animation 

Freie Mitarbeiterin im Korea Verband
und im Museum der Trostfrauen

Julia-Carla
SCHMIDT



62 63

gehen, vor allem Abbilder von Frauenkörpern in 3D-Animationen 
untersuchen und den Prozess hinter solchen Animationen verstehen. 
Deshalb gehe ich oft in die Bibliothek und übe mit 3D-Programmen 
wie Blender, stelle selbst Modelle her und bewerbe mich intensiv um 
Stipendien für mein Studium sowie andere Förderungen und Galerien. 
Andererseits möchte ich darüber akademisch schreiben und dies ein 
wenig untersuchen, besonders wie Kinder und die jüngere Generation 
durch animierte Abbilder von Körpern in Verbindung kommen, weil 
viele Kinderprogramme Animationen und keine echten Menschen 
verwenden. Man sollte darauf achten, wie Kinder lernen, diese Körper 
wahrzunehmen, aber auch, wie sie sie von der Realität trennen kön-
nen. Trotzdem könnten sie sich damit identifizieren, obwohl viele alte 
Cartoons, auch Disney Cartoons, auf körperlicher Gewalt basieren. Ich 
glaube schon, dass es einen Einfluss darauf hat, wie diese animierten 
Körper behandelt werden und wie sie dargestellt sind. Es fängt schon 
in jungen Jahren an. Dabei muss man sehr vorsichtig sein. Es gibt noch 
sehr wenige akademische Texte oder Forschungen in diesem Bereich. 
Durch die zunehmende Verwendung von diesen Metaphern, den 
Avataren und anderen Elementen finde ich, dass man sich mehr mit 
diesem Thema auseinandersetzen sollte. Einerseits möchte ich dieses 
Feld studieren und akademisch untersuchen, aber andererseits möch-
te ich auch selbst etwas kreieren und den Prozess dahinter verstehen. 
Disney-Prinzessinnen und ihre Körper zum Beispiel vermitteln viel von 
diesem Ideal. Das ist so schlecht und so schrecklich. Es ist komplett un-
realistisch, wie sie anatomisch dargestellt sind. Niemand kann wirklich 
so aussehen, aber es beeinflusst die Kinder sehr stark. Ein Prinz rettet 
eine Prinzessin. Diese Geschlechterrolle wird auch von Anfang an ver-
mittelt. Man wird davon berieselt und akzeptiert es einfach. Das finde 
ich komplett falsch. Aber es ist dadurch, dass man damit aufgewach-

sen ist und emotional damit verbunden ist, auch schwer, sich komplett 
davon zu trennen.

Als ich in den USA studiert habe, habe ich vorrangig Kurse in Anima-
tion und Film belegt. Aber ich hatte zwischendurch auch Zeit, andere 
Vorlesungen zu besuchen. Und eine davon war die koreanische Ge-
schichte aus der Perspektive der Frauen. Dabei habe ich zum ersten 
Mal von der Frauenbewegung und von der Friedensstatue erfahren. 
Am Anfang war ich natürlich überrascht, weil ich generell über den 
Zweiten Weltkrieg im asiatisch-pazifischen Raum sehr wenig gelernt 
hatte. Das ist ein Teil der Weltgeschichte, mit dem ich eigentlich über-
haupt nicht vertraut war. Was mich besonders erstaunt hat, ist, dass die-
se Proteste immer noch weitergehen und heute noch stattfinden. Ich 
glaube, das hat meine Sichtweise ein wenig verändert, weil ich früher 
die Geschichte eher als etwas Abgeschlossenes betrachtet habe, et-
was, das mich nicht mehr beschäftigt oder mit dem ich keine so richti-
ge Verbindung hatte. Aber als ich von dieser Geschichte gehört und er-
fahren habe, dass diese Proteste weitergehen und es immer noch keine 
Gerechtigkeit für diese Tat gibt, war ich sehr betroffen.

Der Zweite Weltkrieg und vor allem der Holocaust, damit habe ich die 
meiste Zeit im Geschichtsunterricht verbracht. Dies war persönlich sehr 
belastend und hat mich sehr mitgenommen. Daher habe ich versucht, 
mich emotional ein wenig davon zu distanzieren. Ich war mir dessen 
bewusst und hatte deshalb Schuldgefühle. Als ich das erste Mal davon 
gehört habe, hatte ich wirklich Angst, vor allem, weil es in der Grund-
schule eine Lehrerin gab, die dachte, ich sei Jüdin. Als wir über das 
Thema gesprochen haben, hat sie auf mich gezeigt und gefragt, wie 

ich mich fühle oder ob ich damit etwas zu tun hätte. Ich war sehr ver-
wirrt, weil ich nicht wusste, was sie meinte. Ich glaube, seitdem hatte 
ich schon viel Respekt vor der Geschichte. Ich habe nur versucht, mich 
ein bisschen davon zu distanzieren, weil es mich sehr belastet hat und 
ich emotional gesund bleiben wollte. Aber ich glaube, dass ich jetzt 
besser mit der Geschichte umgehen kann, weil ich vielleicht ein biss-
chen älter bin oder etwas anderes empfinde. Ich fühle mich nicht mehr 
so, als wäre ich ein Opfer der Geschichte oder meiner Vorfahren. Ich 
fühle mich in der Position, Wiedergutmachung für das zu leisten, was 
meine Vorfahren getan haben. Ich möchte ein besserer Mensch sein, 
weil ich nicht so sein möchte wie meine Vorfahren.

Es gab ein kleines Kreativprojekt als Abschlussarbeit für die Vorlesung. 
Das umfasste zunächst ein Essay, gefolgt von einer kreativen Aufgabe. 
Dafür habe ich einen kleinen Comic erstellt, in dem ich die verschie-
denen Geschichten illustriert habe, die wir in der Vorlesung behandelt 
haben. Dazu gehörte auch die Friedensstatue. Dadurch habe ich ange-
fangen, mich mehr damit auseinanderzusetzen. Dann habe ich von der 
Professorin erfahren, dass es auch welche in Deutschland gibt, sogar 
eine in Berlin, was ich zuvor nicht wusste. Das hat mich total überrascht. 
Als ich wieder nach Berlin gezogen bin, aufgrund der Corona-Pan-
demie und der Tatsache, dass viele Kommilitonen ihr Studium bereits 
abgeschlossen hatten, habe ich mich ein wenig einsam und allein 
gefühlt. Ich musste mich wieder in Berlin zurechtfinden. Dann habe ich 
über die Zeit nachgedacht und auch regelmäßig an die Professorin ge-
schrieben. Dabei habe ich mich wieder an die Friedensstatue erinnert. 
Während der fünften Aktionswoche gegen Feminizide und sexualisierte 
Gewalt gab es eine Veranstaltung im Korea-Verband. Ich bin dort hin-
gegangen und habe Nataly, die Vorsitzende, kennengelernt.

Meine Aufgabe beim Korea-Verband ist hauptsächlich die Arbeit 
im Museum. Es ist zweimal in der Woche geöffnet und während der 
Öffnungszeiten bin ich dort, kümmere mich um die Räumlichkeiten 
und stehe den Besucher*innen für Einführungen oder Fragen zur 
Verfügung. Ich bin auch für die Gruppenführungen zuständig. Diese 
mache ich immer zusammen mit Nataly und übernehme dabei auch 
die Übersetzung vom Deutschen ins Englische. Neben der Arbeit 
im Museum organisiere ich Veranstaltungen, Vorträge, Mahnwachen 
und jetzt die kommende 6. Aktionswoche. Ich engagiere mich auch 
in der Jugendarbeit. Wir haben sehr viele Projekte, in denen wir uns 
auch kreativ mit diesem Thema beschäftigen. Wegen der Schwere des 
Themas ist meine Arbeit sehr anspruchsvoll. Man muss ausprobieren, 
was funktioniert, wie man damit umgeht und wo man ansetzen muss. 
Wir fangen immer mit der Friedensstatue an, weil das vor allem für die 
Jugendlichen eingängig ist. Mein persönliches Ziel ist es, von Anfang 
an eine bessere Beziehung zur Geschichte aufzubauen. Ich möchte das 
Thema „sexualisierte Gewalt und das Schweigen“ bewusster machen 
und einen Raum dafür schaffen, um zu zeigen, dass solche Fälle nicht 
ignoriert oder umgangen werden dürfen. Man soll solche Erfahrungen 
nicht für sich behalten. Natürlich arbeiten wir zusammen, wobei Nataly 
Expertin ist und ich sie unterstütze. Vor allem junge Leute distanzieren 
sich anfangs von dem Thema, weil sie denken, dass der Zweite Welt-
krieg lange zurückliegt. Aber wenn wir dann ausführlich über die Frau-
en und ihre Geschichte sprechen, ihre Interviews und Aussagen zeigen, 
sind sie sofort emotional involviert. Zunächst scheint die Geschichte 
weit weg zu sein. Aber vor allem Mädchen merken, dass sie sich sofort 
mit den ehemaligen „Trostfrauen“ und ihrem Kampf identifizieren kön-
nen. Ich finde, dass die Friedensstatue nicht nur diese Frauen und ihre 
Geschichte repräsentiert, sondern auch sexualisierte Gewalt und die 



64 65

damit verbundenen Traumata im Allgemeinen. Die Tatsache, dass die 
Friedensstatue an vielen Orten der Welt aufgestellt, aber aufgrund von 
diplomatischem Druck wieder entfernt wird, zeigt einen Wandel in der 
Wahrnehmung. Durch die Bedrohung der Friedensstatue wird sichtbar, 
dass die Strukturen und Systeme, die zu diesem Verbrechen und Leid 
geführt haben, immer noch präsent sind. Ich hoffe, dass den Menschen 
bewusst wird, dass die Geschichte aktuell ist, dass die damit verbun-
denen Probleme weiterhin existieren und dass Frauen und weiblich 
gelesene Menschen heute noch in Gefahr sind. Auf der anderen Seite 
finde ich es besonders wichtig, dass die Friedensstatue in Berlin steht, 
auch wenn man denken könnte, dass sie nicht direkt mit der deutschen 
Geschichte zu tun hat. Es gibt immer noch viele Menschen, die sich 
fragen, warum sie hier steht, obwohl das Verbrechen in Asien statt-
gefunden hat. Aber ich finde, es ist sehr wichtig, dass sie hier ist, denn 
Deutschland wurde von vielen Migrierten mit aufgebaut, auch aus Süd-
korea. Viele sind hierher gekommen, um zu studieren, im Bergbau oder 
als Krankenschwester zu arbeiten. Das deutsche Wirtschaftswunder, 
auf das viele stolz sind, wurde nicht nur von Deutschen aufgebaut. Ich 
finde, wenn diese Menschen zu diesem kulturellen und wirtschaftlichen 
Wachstum beigetragen haben, sollte ihre Geschichte einen Platz in der 
deutschen Gesellschaft haben, auch wenn sie kompliziert und trauma-
tisch ist.

Ich hoffe, dass die Unterscheidung zwischen Mehrheits- und Minder-
heitsgesellschaft ein wenig aufgelöst wird. Es wäre schön, wenn das 
als ein offeneres Konstrukt wahrgenommen würde. Die Stadt Berlin 
befindet sich tatsächlich an einem sehr offenen Punkt. Daher hoffe ich 
sehr, dass die Friedensstatue dazu beiträgt, dass sich die Menschen 

in der Minderheitsgesellschaft mehr beachtet fühlen. Die Friedens-
statue fungiert als Ersatz für sie und hilft anderen, ihre Geschichte 
und Lebenssituationen besser zu verstehen. Das ist die große Stärke 
der Friedensstatue. Ziel der Frauenbewegung in Berlin sollte es sein, 
offen über Themen wie sexualisierte Gewalt und Trauma zu sprechen. 
Es geht darum, die Scham zu überwinden, die oft mit diesen Themen 
verbunden ist, und ein Bewusstsein dafür zu schaffen. Es ist auch 
wichtig, den Betroffenen zu zeigen, dass es in Ordnung ist, darüber zu 
sprechen. Was ich an den ehemaligen „Trostfrauen“ wirklich bewun-
dernswert finde, ist, dass sie trotz unglaublich schrecklicher Erlebnisse 
weitergekämpft haben. Obwohl sie arm waren, obwohl sie zu einer 
gesellschaftlichen Minderheit gehörten, obwohl sie gesellschaftlich ge-
ächtet waren, waren sie politisch aktiv. Wenn man sie im Internet nach-
schlägt, werden sie als Menschenrechtsaktivistinnen bezeichnet. Das 
finde ich unglaublich motivierend und beeindruckend, weil ich finde, 
dass Betroffene von sexualisierter Gewalt oft als hilflose Opfer gesehen 
werden. Da ist auch das Bild vom weiblichen Körper als schwach oder 
zerbrechlich. Es ist großartig, dass die ehemaligen „Trostfrauen“ nicht 
nur als Opfer bezeichnet oder wahrgenommen werden wollen. Was 
die Frauen bewegen, zeugt von einer unglaublichen Willensstärke und 
ist etwas, worauf man stolz sein kann, trotz des Lebens in dieser Gesell-
schaft und der weiterhin bestehenden Gefahren.

Meine Vorstellung von einer idealen Gesellschaft ist im Allgemeinen 
eine sehr sensible Gesellschaft. Damit meine ich, dass Menschen in der 
Lage sein sollten, offen zu kommunizieren, ohne dabei Schamgefühle 
zu entwickeln und ohne vorgefertigte Bilder aufgedrängt zu bekom-
men. Ich wünsche mir eine Gesellschaft, in der man nicht nur zuhört, 

sondern auch über die Geschichte nachdenkt. Das würde dazu beitra-
gen, eine emotionalere Gesellschaft zu formen. Mitgefühl und gegen-
seitige Fürsorge gibt es bereits in der Gesellschaft. Aber ich finde, dass 
diese Gefühle oft als weniger stark oder mächtig angesehen werden, 
obwohl sie in Wirklichkeit viel mächtiger sind. Sie sind genauso weltbe-
wegend wie Aggression und Gewalt. Deshalb stelle ich mir eine ideale 
Gesellschaft vor, in der die Friedensstatue ohne Probleme stehen kann. 
Es hat auch viel damit zu tun, dass man viele Gefühle und komplexe 
Emotionen hat, aber viel zu wenig lernt, damit umzugehen. Wenn man 
nicht weiß, wie man mit seinen eigenen Gefühlen umgeht, wie man 
sie verarbeitet, wie man mit Traumata umgeht, dann trägt man das 
alles weiter mit sich herum. Manche versuchen vielleicht, sich davon zu 
distanzieren oder sie auf eine andere Art und Weise auszulassen. Aber 
diese Gefühle werden oft unterdrückt und können sehr gefährlich sein, 
weil man eventuell seine Mitmenschen verletzen kann. In dieser Hin-
sicht halte ich es für sehr wichtig, dass man lernt, mit seinen Gefühlen, 
Emotionen und Gedanken gut umzugehen.



66

Ich lebe seit 40 Jahren im Bezirk Mitte. Meine Identität ist vor allem mit 
den Stadtteilen Tiergarten und Moabit dort verbunden. Jetzt bin ich 
Rentnerin und führe ein sehr ruhiges Leben. Ich bin eine Migrantin aus 
Fernost, aus Japan.

Ich habe mich, vor über 50 Jahren, für die Soziokultur und die Studen-
tenbewegung in der damaligen BRD interessiert. Das war einer der 
Gründe, warum ich damals hierher gekommen bin. Es war die Zeit kurz 
nach der 68er-Bewegung und die Gesellschaft in Westdeutschland, ins-
besondere in West-Berlin, war für mich attraktiv. In Berlin war ich eine 
Zeit lang in einem Austauschprogramm zwischen der japanischen und 
der deutschen Bürgerbewegung aktiv. Damals gab es viele parallele 
Entwicklungen bezüglich der gesellschaftlichen Probleme in Japan und 
in Westdeutschland. Daher sind damals viele Bürgerbewegungen in 
beiden Ländern entstanden, z.B. gegen Atomkraftwerke, gegen Aufrüs-
tung, für Umweltschutz, aber auch für eine bessere Stellung von Frauen 
oder Ausländern usw. Einige von diesen Bürgerinitiativen haben sich 
zu einem Bündnis für das Austauschprogramm namens „Deutsch-Ja-
panisches Friedensforum“ zusammengeschlossen. Im Rahmen dieses 
Programms sind deutsche Vertreter*innen einmal im Jahr nach Japan 
gereist und umgekehrt besuchten die Japaner*innen Deutschland. 
Dadurch haben wir uns gegenseitig austauschen und ermutigen kön-
nen. Wir haben zum Beispiel gemeinsam den Standort der Wiederauf-
arbeitungsanlage in der nordjapanischen Präfektur Aomori besucht. 
Man sah Parallelen zur deutschen Atompolitik, da auch in Wackersdorf 
in Bayern eine Wiederaufarbeitungsanlage gebaut werden sollte. Ich 
war Mitorganisatorin dieses Programms, das auf Basis ehrenamtlicher 
Arbeit von Bürger*innen getragen wurde.

Bewohnerin in Berlin-Mitte

Michi



68 69

Anfang 1992 haben wir, die in Berlin lebenden japanischen und ko-
reanischen Frauen, zum ersten Mal über die „Trostfrauen“-Problematik 
gesprochen, um sie zu unserem gemeinsamen Thema zu machen. 
Drei Wochen zuvor hatten drei koreanische Frauen, die durch das 
japanische Militär zu „Trostfrauen“ gezwungen wurden, vor einem 
japanischen Gericht auf Entschädigung geklagt. Dieses Ereignis hat 
mich sehr berührt und erschüttert. Die koreanischen Frauen, die durch 
japanischen Soldaten sexuell missbraucht und ausgebeutet worden 
waren, mussten vor einem Gericht stehen, das von japanischen Män-
nern in dunklen Roben dominiert wurde, um ihre qualvollen Erfahrun-
gen präzise zu schildern, die Verschleppungen, Vergewaltigungen usw. 
Diese Vorstellung hat mich sehr erschüttert und das war meine Motiva-
tion, warum ich dann begann, mich mit diesem Thema zu beschäftigen. 
Diese mutigen Frauen haben aber nicht nur mich beeindruckt, sondern 
auch viele Frauen in Japan, Südkorea, China, Malaysia, auf den Philippi-
nen u. a. Durch ihre mutigen Aussagen wurden viele Frauen motiviert, 
selbst aktiv zu werden, nicht nur die betroffenen Frauen, sondern auch 
Frauen, die in verschiedenen sozialen Netzwerken tätig waren, oder 
sich einfach für soziale Themen interessierten.

Ich kenne die Friedensstatue schon lange, seitdem sie 2011 zum ers-
ten Mal in Seoul aufgestellt wurde. Ich denke, dass sie damals als ein 
Symbol der koreanischen Bewegung, welche sich auf die so genannte 
„Trostfrauen“-Frage bezieht, entstanden war. Sie ist eine Erinnerungs-
kultur der koreanischen Frauenbewegung. Das ist für mich das Wesent-
liche. Eine Kopie dieser Friedensstatue wurde später nach Deutschland 
gebracht und ihr wurden hier viele weitere Deutungen hinzugefügt. 
Aber dieser Charakter, dass sie ursprünglich ein Ausdruck der korea-

nischen Erinnerungskultur über „Trostfrauen“ ist, darf der Statue nicht 
genommen werden. Von der Friedensstatue an der Ecke Birkenstraße/
Bremer Straße in Berlin-Moabit habe ich erst erfahren, als sie dort auf-
gestellt wurde. Vorher hatte ich nicht gedacht, dass so etwas möglich 
wäre. Ich war also schon ein wenig überrascht, doch ich fand es gut, 
dass es den Initiatorinnen und Initiatoren gelungen war. Dann kam der 
Druck der japanischen Regierung auf den Bezirk Mitte, die Friedenssta-
tue beseitigen zu lassen. Ich habe mich sehr geärgert, weil die japani-
sche Regierung wieder mal das Gleiche tut, nämlich Druck auf fremde 
Behörden oder Institutionen auszuüben, um die Diskussion über die 
„Trostfrauen“-Problematik unmöglich zu machen. Einige Japaner*innen 
haben gemeinsam einen offenen Brief an den damaligen Bezirksbür-
germeister, Stephan von Dassel, geschrieben mit vielen Unterschriften, 
sodass die Statue nicht entfernt wurde. Vielleicht hat unser Brief etwas 
bewirkt, denn sie steht immer noch da.

Wie ich schon erzählt habe, ist die Friedensstatue im Grunde genom-
men eine Erinnerungskultur aus Südkorea. Ich habe aber auch erfah-
ren, dass die Statue in Berlin-Moabit bei vielen Menschen unterschied-
lich und vielfältig aufgenommen wurde. Eines Tages kam ein Junge mit 
einem Fußball im Arm und hat mich gefragt, ob das Mädchen verge-
waltigt worden ist. Ich fragte ihn zurück, woher er das weiß. Dann hat er 
mir erklärt, dass er die Tafel auf dem Sockel gelesen hat und dass die 
Information darauf steht. Dieser Junge hat die Geschichte durch die 
Statue erfahren, was mit den Frauen im Zweiten Weltkrieg passiert ist 
und was Vergewaltigung bedeutet. Hoffentlich wird er dieses Erleb-
nis weiter behalten, und es wird sich in seiner Generation ein anderes 
Bewusstsein für sexualisierte Gewalt entwickeln. Es wurde berichtet, 
dass einige Frauen, die an der Statue vorbeikamen, erzählten, dass die 

Statue sie an ihre eigenen Erfahrungen erinnerte. Das ist auch vielleicht 
eine Wirkung der Statue: Sie ermöglicht den Frauen, sich mit ihrer 
eigenen Geschichte und der von anderen Frauen auseinanderzuset-
zen. Es gibt eine weitere Episode. Einen Tag nach der Aufstellung der 
Statue, stand ein alter Mann dort und sprach zwei Schulmädchen der 
zweiten oder dritten Klasse an, ob sie wissen, was die Statue bedeutet, 
und hat ihnen die Geschichte der „Trostfrauen“ erzählt. Auf die Frage, 
warum er sich für die Statue interessiert und was er darüber denkt, 
antwortete er, dass er viel über die Kolonialgeschichte Deutschlands 
gelesen und deshalb sofort verstanden hat, was auf der Tafel stand, 
und er sah eine Parallele zur deutschen Geschichte. Die Statue hat 
wirklich viele Funktionen und Bedeutungen. Das finde ich sehr wichtig. 
Sie bekommt immer eine neue Bedeutung, je nachdem, wo sie auf-
gestellt und von wem sie betrachtet wird. In Berlin-Moabit kann sie auf 
der Straße einen kleinen Jungen beeindrucken oder im Zusammen-
hang mit der deutschen Kolonialgeschichte gelesen werden. Das wird 
bei den anderen Friedensstatuen in den USA oder auf den Philippinen 
wieder anders sein. Wenn eine Friedensstatue in einer anderen Region 
aufgestellt würde, zum Beispiel in Afghanistan, könnte sie eine völlig 
andere Bedeutung gewinnen.

Als jemand, der aus Japan kommt, muss ich das leider sagen: Die 
Friedensstatue wird in Japan oft als ein Hassobjekt behandelt, vor 
allem aus der rechten Ecke. Im Internet wird oft behauptet, dass sie 
abgetragen und beseitigt werden solle. Es gibt jedoch auch andere 
Stimmen. Eine Gruppe veranstaltet die Ausstellungsreihe „Hyōgen no 
Fujiyūten“ [Ausstellung der Meinungsunfreiheit]. Die Initiatorinnen und 
Initiatoren stellen dort die Statue zusammen mit anderen Kunstwer-

ken aus, die ehemals von Rechten angegriffen und aus Ausstellungen 
oder Museen entfernt wurden. Bei ihren Veranstaltungen wollen die 
Initiatorinnen und Initiatoren den Zustand Japans bezüglich der Mei-
nungsfreiheit über die Kultur aufzeigen. Der Grund, warum die Rechten 
gegen die Statue protestieren, hat mit dem Geschichtsbewusstsein 
der Japaner*innen zu tun. Die japanische Gesellschaft hat sich noch 
nicht ausreichend mit ihrer eigenen Geschichte auseinandergesetzt, 
insbesondere mit der des Zweiten Weltkriegs, aber auch mit der Ge-
schichte seit der Meiji-Restauration und der Gründung des japanischen 
Kaiserreichs. Korea war zwischen 1910—1945 Kolonie von Japan, und 
Koreaner*innen wurden in dieser kolonialen Herrschaft abschätzend 
behandelt und unterdrückt. Obwohl früher, nämlich bis vor ungefähr 
200 Jahren, die koreanische Kultur in Japan sehr hoch geschätzt war. 
Aber mit der Gründung des japanischen Kaiserreichs hat sich das total 
geändert. Diese Verschiebung des Machtverhältnisses hat sich auch in 
der Beziehung zu China durchgesetzt. So haben die Japaner*innen in 
ganz Ostasien und Südostasien mit dem Überlegenheitsgefühl ihrer 
nationalen, ethnischen und kulturellen Identität brutal geherrscht. 

Mein Ideal wäre es, dass die Friedensstatue irgendwann eine normale 
Bronzefigur wird, einfach ein Mädchen, das friedlich auf dem Stuhl sitzt. 
Sie sitzt einfach da, ruhig. Dann kommen die Leute vorbei, schauen sie 
an und sagen: „Das ist eine sehr schöne Bronzestatue“. Es wäre schön, 
wenn so eine Zeit kommen würde. Das heißt nicht, dass die Geschichte 
vergessen werden soll. Die Leute schauen sie an und lesen die Tafel, 
und wissen Bescheid, was in der Vergangenheit geschehen ist. Die Sta-
tue würde jedoch nicht mehr im Mittelpunkt der Streitigkeiten stehen, 
da Japan endlich die Tatsache der „Trostfrauen“ anerkannt haben wür-



70

de und sich mit dieser Geschichte auseinandersetzen würde. So stelle 
ich mir eine ideale Gesellschaft vor.



Betreff: AW: Antrag auf Verlängerung der Ausnahmegenehmigung für die Friedensstatue
Datum: Freitag, 23. September 2022 um 11:26:45 Mitteleuropäische Sommerzeit
Von: **********@ba-mitte.berlin.de
An: Han Jung-Hwa

Sehr geehrte Frau Han,

Ihr Antrag auf Verlängerung der Ausnahmegenehmigung befindet sich in den letzten Zügen der Bearbeitung.

Der Vorgang befindet sich zur abschließenden Stellungnahme im bezirklichen Rechtsamt.

Hiermit teile ich Ihnen mit, dass bis zur abschließenden Entscheidung die Aufstellung weiterhin geduldet wird.

Für Rückfragen stehe ich gerne zur Verfügung.

Mit freundlichen Grüßen
Im Auftrag
***************

Bezirksamt Mitte von Berlin
Bau 1
Karl-Marx-Allee 31
10178 Berlin
Tel. +49 30 ****-*****
Mobil +49 **********


